# מפר תורת חיים

כולל:

עיקרי הדינים והוראות כלליות בדיני שחימה, מריפות, נקור, מליחה, הדחה, בשר בחלב ותערובות איסור והיתר

#### ונלוו לו גם:

הערות כלליות ע"ד רום ערכה של הכשרות, והשפעתה הנפלאה והמצויינת על עיצוב דמותו הרוחנית והגופנית של האדם, ממעם גדולי המדע והפילוסופיה, אנשי השם אשר מעולם המה.

וועמק והוכנס לאינטרנט www.hebrewbocks.org

ע"י תיים תשפ"ב מאת

הרב חיים מאלאר בלא"א ר' שמעון זלמן ז"ל

ב לעדת מפיצי דיני ומנהגי ישראל דניו־יארק, אינק. נשיא אגודת הרבנים המשגיחים יוניאן לאקאל 464 א. פ. ל. — סי. א. א.

תשמ"ז

#### כתובת המחבר:

RABBI HYMAN L. MOLOD 2081 Wallace Avenue New York 62, N. Y.

> חוערנק וחוכוכ לאינטרנט www.hebrewbooks.org ע"ר חייב ובשס"ב

#### ספר תורת חיים

מפתיעיון והגות על דכר הקדושה חעילאית, הרוחנית והגופנית גם יחד, אליה יכול להגיע כל אדם מישראל על ידי שמירה מדוקדקת של דיני הכשרות באכילה טפ"י הוראות תוה"ה והחז"ל.

וקריאה לכבית ונלככה להמונות כית־שראל כאמריקה על דכר חשיכותה וחיוניותה של הכשרות לחמשך קיומה המסרתי של היהדות.

בספר עבודת המלך, מרבנו מנחם קראקאווסקי, מו"צ ומ"מ דווילנא, הביא כשם פסיקתא זומרתא, (דברים א', י"ח) ואצוה אתכם, אלו דקדוקי המצות שנתנו בקבלה, כגון שחיטה וניקור הבשר, ושאר המצות שהן קבלה לישראל.

רמב"ן עה"ת, ודרש סיפא דקרא, כל הדברים אשר תטשוו סאי על תורה שבע"ם, שהם הלכה למשה מסיגי.

# סתירה -- ובנין

#### מאת רבי ה. מולוד

(הגיון על גורלו של האדם - (היהודי) המודרני)

ı

עתה זה תקונן, תתאונן כן-אדם על הארץ ומלואה כי נשחתה גו וונה ואתה, יציר עלוב ותם, כאש וכדם תתפרכם כשה כבול על העקדה לך הוכנה...

Ш

חכל ואוי, תגנח נשמתך וחרש תילל. זהיא נאלחה ומשועת: איך זה הנענו עד הלום?! איך זה הפך זיו היום והשחיר משחור ליל, נכל הרוח, ויחולל השפר ויופקר וירד תהום!

111

זכוכה נשמתך על החוצפה כי תשגה ותרון כי תשתרר בכל... אף כחוץ ולפנים מן הקלעים... על היושר כי הוכרע ועל הכזב שנעשה לאדון על אמונת-תם כי פסה, כי ירדה ושקעה פלאים...

I٧

זעל האמת כי נסחפה... ותושלך בדחיפה אל עפרות הממיון הנעלמים... על זוך המדות על מוהר השאיפה חדלו להיות אורח כנשים... כאילו שכחו לעולמים.

ν

אכל! מה לך כן-אדם, תקונן תתאונן? הלא ככה רצית, ולערעור ה"פנמיזם" שאפת! ל"התקדמות" כרעת, כשכור מתחולל ומתרונן... ותצלח כסלתך ותבצע את אשר דמית חשבת. ٧I

הרסת גדרים ותהרום סייגים, מרדת ולא פחדת כל קוו מסורת עיקפת, ותעקם האנך והמשקולת. עמרת-תפארת-קדומים קפחת הורדת וכל ערכי-הרוח וארמונותיה שמת לעת מפולת!

VII

ומה לך עתה, כי תילל, הוי גבור מנצח!
כי לא תרון תריע, ויהפך לאבל נצחונך?!
הלא נצחת, והרסת כבר כל אבני המזבח!
ובוססת אור-חיים-עתיק שהרגיז והעלה חרונך?!

VIII

כאכל תעמוד הלום כוזב תשוקתך ועפעפיך יזלון
רעתך תייםרך, נצחונך מאפע, ומרר תמרר בבכי ...
כי פג השכרון, נתגלה הקלון... קולות ה,,התקדמות" יחדלון.
ותשפל איש, ותתערמל בן-אדם, ותלך מדחי אל דחי.

ΙX

אהה בן-אדם, על חורכנך בכה וספד! כי נהרסו האשיות ומם הוא לנפל כל הבנין! וזכר תזכר: אמנם קל להרס אף למרד ולקפד, ברם, לבנות ולנפוע זהו צוו האלקים... וכל הענין...

#### הסכמות

# הסתדרות המזרחי באמריקה הרב זאב גאלד

ניו יורק, נ. י.

ב"ה י"מ סיון תרצ"ג

הנני כזה להכיר לפני חברי את הרב המופלג בתורה ויר"א ר' חיים ליב ב"ר שמעון זלמן מאלאד יח' אשר מתעמק במלאכת השחימה והבדיקה וכזמן האחרון בראותו את הקלקולים היוצאים ע"י שקצבי ישראל אינם בקיאים בדיני נקור החלבים והגידים ויתר הדינים הנוגעים לקצבי ישראל במדינה זו, חבר חבור קל להבין בשלש שפות עברית אידיש ואנגלית בשם "תורת חיים". באמת עשה דבר מוניל וכדאי לתומכו להוציא את חבורו לאור ולהפיצו בין קהל קצבי ישראל.

הרב המחבר שואף גם כן לעלות לארצנו הק' ותקותו חזקה שע"י תמורת מחיר הספר שיקבל יעלה בידו לחמוך מעם כסף בשביל עליה לארץ הקודש. בודאי שגם שאיפה זו ראוי' לתשומת לב כל אוהבי ציון.

בברכת התורה וציון,

זאב גאלד

## הרב אברהם גאלאנמי (ז"ל)

בראנקם, נ. י.

ב"ה יום ג' לסדר נצבים וילך

הנה כא לפני הרב מו"ה ר' חיים ליב מאלאד שו"ב בפה בראנקם והביא לי איזה קונמרסים מספרו שחבר על דיני ניקור, ואחרי שעינתי בו באיזה מקומות מצאתי שדבריו ראוים לבוא בדפום כי ברכה בהם בעד אותם המכחים יודעי ספר שימצאו מן המוכן לפניהם דיני ניקור בקיצור בפרם שהמחבר השכיל לתרגם את דינים אלו בהשפות הזשארגאנית והאנגלית ועל ידי זה ספרו יהי' דבר השוה לכל נפש, ותועלתו תהי' מרובה גם בעד המשגיחים שישגיחו בחניות של מוכרי בשר כשר, שאף המובים שבהם יכולים להתפאר רק בהדברים "מריפה לא הבאתי לביתי" אבל המכשילה רבה וגברה מאד בעניני ניקור במדינה זאת; ויראו ענוים מהמשגיחים וישמחו וישרים יעלוזו בספרו זה שימצאו בו דיני ניקור בקיצור נמרץ מסודר במוב מעם ובשים שכל, ומנלגלין זכות על ידי זכאי.

יום הנ"ל.

אברחם נפתלי גאלאנמי, חופ"ק בראנקם

## הרב אליהו גארדאן (ז"ל)

#### בראנקם, נ. י.

הנה ככוד הרב המופלג וכו' מו"ה חיים ליב נ"י מאלאד שו"ב בנויארק אשר אני יודע ומכיר אותו לאיש אומן במלאכתו מלאכת השו"ב ומופלג בדיני איסור והיתר.

והנה כעת הראה לי ספרו הנקוב כשם "תורת חיים" על הלכות ניקור וכל עניני מריפות הריאה השייכים למכח וקצת דיני מליחה השייכים לכל מלוקם מגדולי האחרונים בסדר נכון ומסודר בלשון צח וקצר, הנה מוב עשה בעמיו כמה שאמר הרמ"א ז"ל ואם אפשר להראות לבקי אין לסמוך על המנקר אם לא ידעינן אותו בקי בניקור ומוחזק בכשרות אע"ג דרוב המצוים אצל ניקור מומחים הם מ"מ מוב להחמיר (רמ"א סי' ס"ה ס"ק י"ג) וכיחוד במדינה זו מדינת בכל שהיא בלולה מעמים ולשונות שונות, וביחוד אחב"י שנקבצו ובאו ממקומות שונות ובביתו היה או בעל מלאכה או איש מסחרי ובמדינה זו הנהו עוסק במכחות בודאי שהמכשלה תחת ידו וביחוד בחומים האסורים משום חלב אם לא חסיר החומים והקרומים ונמלח כך אסור ע"ד ס' אם הוא שמן (יו"ד סי' ק"ה סעי"מ). והעתיק ללשונות חמדוברת כדי שיבינו הגדולים והקמנים ויוכלו ללמוד כ"א בזמן קצר

זאין לו תירוץ ואמתלא שאין כחו ללמוד משו"ע יו"ד הלא ספרו מצוי אצל הכל והכל מבינים. וכאשר הנהו אומן במלאכתו מלאכת ניקור כתב מפורש איך להתנהג, כי אין ללמוד סדר הניקור רק במראות עין מן המומחה הבקי בניקור (רמ"א מ"ד מ"ק ז"). ואני ראיתי ספרו הנ"ל כי הביא דברי האחרונים כדת, ואני אומר יישר כוחו כי זכות הרבים תלוי בו ותקותי שספרו יהי' לתועלת גדול להמבחים הישרים שכונתם שלא להכשיל את הרבים.

ולראי' באתי על החתום יום ג' כ"ה אדר לסדר לדעת לעשות את כל מלאכת עבדת הקדש תר"ץ לפ"ק, פה בראנקס

הרב אלי' גארדאן, רב דהנ"ל ומקודם רב בווילנא

#### הרב רפאל מרדכי בארישנסקי (ז"ל)

בראנקם, נ. י.

ב״ה יום א׳ י״א לחדש אייר ה׳תרצ״ו, בראנקם, נ. י.

הנה כא אלי השו"ב המופלג והנעלה מהור"ר חיים ליכ מאלאז זספרו תורת חיים בידו על הלכות נקור ומרפות ומליחה ועינתי בו מהחל ועד כלה ומוסר אני להקוראים השקפתי על ספרו ותעודתי להמחבר המופלג כי מלאכה גדולה ומפוארה עשה המחבר הזה. בקבצו מכל ספרי האחרונים פניני הדינים הנוגעים לניקור ולשחימה ולמליחה, חמם ונקר בכל ספר שלא שזפתו עין ורחוק המציאות ושם בילקומו וסידר בסדר מצוין כל הדינים הנחוצים לדעתם מכל ענף וענף, ועשה ממעמים להקוראים שלא יכשלו בענין כשרות ולא יבוא אל פיהם בשר פגול יגע ומצא כדי מדתו ורבים יברכוהו בהביאם אל ביתם ספרו כשיצא מהדפום כי בעלי המקולין הפשומים וכן בעלות הבית ידעו איך להתנהג בעניני היהדות ואברכו שיראה ברכה בעמלו בזכותו את הרבים.

דברי המדבר לכבוד התורה ולומדיה,

רפאל מרדכי בארישנסקי, חופ"ב

#### הרב ישראל מאוושאוויץ (ז"ל)

בראנקם, נ. י.

ב"ה יום א' כ"ד מכת תרצ"ג

הנה כא לפני הרב השו"ב המופלג בחורפא ושנון כש"ת מוהר"ר חיים ליב מאלאד והראה לי ספרו תורת חיים על הלכות ניקור חלק הפנים ועניני מריפות וקצת דיני מליחה מלוקמ מגדולי אחרונים אשר משם ישקה עדרים צאן קדשים לבאר בכמה מקומות דעת האומרים והמתירין וגם דבר שהוא מדאורייתא או מדרבנן לכתחילה או דיעבד כולם על אדני פז מיוסדים ועד עולם לא נפרדים, כי מעמם ונמוקם גלוים ונוחים הציב לו יד חפן מלא חפנים לקבץ בו להלכה כל דעת קדושים גאוני קדמאי ובתראי לבאר דעותיהם, כללותיהם ופרמיהם הנותנת אמרי שפר להוניה ודורשיה יגילו המעיינים הן השונים והן הקונים ויתברכו בברכה המשולשת.

לראי' באתי על החתום ב"ה יום חנ"ל לשנת הנ"ל ופ"ק חנ"ל. גאם ישראל מאוושאוויץ

ולמען תת אות כי ראיתי דבריו אמרתי לכתוב בקצרה.

לא יתחיל בהפשמה ונתוח כל זמן שהיא מפרכסת וכמובן בזה משום צער בעלי חיים כמבואר בדבריו ולפי דעתי נראה שיש בזה אמור זולת זה משום שמבליע דם באברים כמבואר ביורה דעה ם' מ"ז מעיף ג' בהגה י"א שיש ליזהר לכתחלה לשבור מפרקת הבהמה או לתחוב סכין בלבה משום שמבליע דם באבריו הגם שמבואר בס' כ"ג בהגה דמותר להכותה על ראשה לקרב מיתתה מבואר במ"ז שרבים מתרצים דשם לא בא אלא להשמיענו שלא יעשה שהייה ואמר מושב שיכנו ממה שישחום פעם אחרת אבל באמת אף בהכאה אמור משום מבליע הדם ולפי דברי המתרצים יחי גם כן האמור בהפשמה ונתוח שכתב דדוקא בשובר מפרקתה שמחמת ימורי שבירה אין בה כח להתאנח ולהוציא דם אבל הותך לא אמר ומשום הכי אין לאסור גם בהפשמה לנתוח אבל באמת מפורש בהגה שהאימור גם כן לתחוב

מכין כלכה כדי לקרב מיתתה משום מכליע דם באכרים ואם כן גם בהפשמה אסור משום מכליע דם והש"ך תירץ על הסתירה מהגה שכתב דמותר להכותה על ראשה משום דאין הדמים נגררים כ"כ אחר הראש אכל בהפשמה ונתוח יכול להיות שיש איסור בזה משום דם המכליע באברים וצ"ע.

# הרב יעקב בן ציון הכהן מענדעלסאן (ז"ל)

נוארק, ניו דושוירזי

ב"ה יום א' כ"ד לחודש תמוז שנת וכצדי"ק

הנה כא לפני הרכ השו"ב המופלג כתו"י כו' מו"ה ר' חיים ליכ מאלאד מק"ק בראנקס יצ"ו והראה לי מפרו "תורת חיים" על הלכות ניקור חלק הפנים ומעם מדיני מריפות ומליחה, ובקש ממני הסכמתי על הדפסת מפרו הנ"ל, ואחרי עיון מעם במפרו הנ"ל וגם בראותי כי כבר הסכימו על ידו רבנים מפורסמים אמרתי להיות נמפל לעושי מצוה וגם ידי תכון עמו שכדאי להדפים מפר זה ולהפיצו בין המבחים אולי יהיה תועלת שיזהרו בהלכות ניקור שהעתיק המחבר בעדם בשפה המדוברת ומגלגלין זכות על ידי זכאי ויזכה לראות בנחמת ציון נירושלים אשר משם תצא תורה.

כעתירת הצעיר יעקב בן ציון שלם הכהן מענדעלפאן

## הרב חיים לאבאוויץ (ז"ל)

ברוקלין, נ. י.

בע"ה יום ג' לחדש בה"ב שנת תר"ץ

אקלע לאתרי הרב המופלג בתורה ויראה וכו' מר חיים ליב מאלאד, שו"ב בעיר בראנקם, וספרו בידו, אשר פיו יקבנו בשם תורת חיים" על הלכות ניקור ומליחה וקצת דיני שרפות, ובקש מאתי שאשים עיני על ספרו ולתת הסכמתי, ואף כי לא הסכנתי לתת הסכמות, כי ידעתי מר ערכי לעומת הרבנים הגדולים שלימ"א אשר מספרם רב כן ירבו בעירנו גויארק, ומה גם שכבר לו הסכמה מרב גדול אחד, אשר מכיר אותו חבר מגעוריו בתור חבר ושו"ב מובהק, אולם בראותי ספרו הגוכחי בתועלת הגדולה הצפוגה בספרים כאלו לישראל פה, אשר חלק גדול מהם אגשים בעלי תורה ויראה אשר כמה גפשם לשמוע דבר-ד' בהלכות השייכים לאמגתם, ע"כ אמרתי אף ידי תכן עמו ואמינא לפעולתו מבא כי "תורתו" באמת כל "תורת חיים" להמבקשים וצמאים לה, והוא סדר וליקם את כל ההלכות השייכים למכחים וגם לשוחמים בלשון קל מאד למען ירוץ הקורא בו ובדבר הקשה ומסובך רק קצת לא החלים דבר, והזהיר לשאול ש"ח, ומגלגלין זכות ע"י זכאי.

כה דברי הבו"חלמען כבוד התורה,

היים בלא"א ר' שמואל ז"ל לאכאוויץ

החופ"ק מייפעלמאן פארק, ברוקלין, ג. י.

## איגוד הרבנים דאמעריקא

#### RABBINICAL ALLIANCE OF AMERICA

November 8, 1955

To whom It May Concern:

I am very happy to state that the book entitled "The Book of Life" by Rabbi L. Malod is a work of great merit both in content and form. The chapter dealing with the problems of our present day ltfe, helps the reader towards a better understanding of its problems and the possible solution. The book has the instructive and permeated with a spirit of deep piety and love for G-d and Torah.

It is very important that we make note that no one should consider this is the complete works in the laws of Kosher foods etc. The individual should be inspired to delve in the Holy works and from them obtain complete picture and laws pertaining to these vital issue.

May I also draw the attention to the fact that when it reads to cosult a Rabbi it should be noted that only a dully ordained Orthodox Rabbi is the only one qualified and authorized to answer questions pertaining to our faith. In this era that we are living today it is of utmost importance to educate our fellow Jews to the need of consulting only a dully ordained Orthodox Rabbi in all matters pertaining to our faith.

Very sincerely yours,

Rabbi Chaim U. Lipschitz

Director

# Rabbi Herbert S. Goldstein 1925 Seventh Avenue New York City

May 23rd, 1930

Rabbi Hyman Molod 600 Beech Terrace Bronx, N. Y.

My dear Rabbi Molod:

I take this means of advising you that I have seen your booklet and believe that it will be very useful to many elements of our community.

I wish you every success and hope that it will have a wide circulation.

Cordially yours,

Herbert S. Goldstein
Institution Synagogue of 7th Ave.

HSG:Y

# RABBI DAVID B. HOLLANDER President Rabbinical Council of America

August 1, 1955

Rabbi Ch. Molod 2081 Wallace Avenue Bronx, 62, New York

#### Dear Rabbi Molod:

Thank you very much for sending me the proofs of your Sefer, "The Book of Life".

While my busy schedule has prevented me from giving your work a thorough reading, I have managed to read several of the items there and they have found great favor in my eyes.

I trust that I shall soon have an opportunity to give your excellent book the thorough study that it deserves. I am confident that the Jewish reading public will receive your book warmly yhen it is published.

Cordially yours,

Rabbi David B. Hollander

# Rabbi Dr. Leo Jung Chairman Advisory Board of N. Y. State Kosher Law Enforcement Bureau

Rabbi H. Molod

2081 Wallace Aveune

Bronx 62, N. Y.

My dear Rabbi Molod.

Thank you very much for sending me your most interesting and valuable literature.

I have looked through it and I find that it contains a great deal of useful and vital information in a clear and concise style I find your statements to be in accord with the Din Torah. It shuld be read and shared by every Jewish family to help bring them the important guidance within its pages.

More power to you!

With all good wishes, I am

Very sincerely yours,

Rabbi Leo Jung

#### הקרמה

#### עיונים ורעיונות

קוראים נכבדים, אחים יקרים!

מנמת נפשי העזה והשתוקקותי הנאמנה בהנישי לפניכם חוברת קמנה זו בשם "תורת חיים" -- הוא לא חלילה להתרברב ולומר: הבימו וראו את חידושי ש"חידשתי" וכו' . . . רחוק אני מכנון אלה בתכלית הריחוק. מגמתי והשתוקקותי היא רק להשיח לפניכם ולשתף אתכם בהגיגי ורחשי נפשי — רחשי הודיה להשי"ת על העניקו את עמו הנבחר בחוקים ומשפטים אשר יעשה אותם האדם וחי בהם, חיי אצילות, מוהר נפשי ונופני נם יחד. רוצה אני לתנות לפניכם את אלה רחשי ההודיה שהלכו וגברו ועצמו אצלי במשך כל ימי התעסקותי במלאכת הקודש של שחימה וניקור ובהתעמקותי בשאר הדינים והמצוות בנוגע להכשרת הכשר לאכילה. אלה המצוות שניתנו לנו בחסדי ה' בכדי לצרפנו ולזכך את נשמותנו וגופותנו. ומי יתן והכרת החסד שהעניק לנו השי"ת במצוות שחימה וניקור וכו' כאשר ציוונו מסיני תחדור עמוק ללבות עמנו באשר הם שם. והכרת הכרח הכשרות -- כשרות האכילה - המכשירה והמזככת את הגוף הישראלי לקבלת האצילות האלוקית תחזור ליושנה בכל תוקפה ושוב תהוה יסוד מוצק בחק עמנו כאן באמריקה כמו שהייתה לפנים ביוראפ וכשאר ארצות מגורנו.

לפניכם אחים, שוחמים, מנקרים, מבחים, הנני מתוה בקיצור נמרץ את מלאכת הניקור בצירוף צילומים מאירי עינים. וגם מעם הוראות כלליות בדיני שחימה, מרפות מליחה והדחה תערובות וכו׳ ולפניכם קוראים יקרים, החרדים לדבר ה׳ ולקדושת ישראל הריני לגלל יריעות אחדות של רקמת פנינים מזהירים אימרות וחוויות, עיונים ומחשבות ע״ד רוממותו וקדושתו של עם ישראל שהתפתחו והניעו בכל אתר ואתר למדרנה העולאית ביותר רק על ידי שמירת ברית פינו

ולשוננו מלהמתאב ומלהתגאל במאכלות ממאים ואיסור. פנינים יקרים שליקמתי מדברי חז"ל וגם מגדולי המדע והחכמה מהדורות האחרונים שאישרו והודו שישרים פקודי ה' ועמנו הוא עם קדוש וחוקיו ומשפמיו וגדריו וסייגיו בשמח התזונה שמרו על קדושתו ואצילותו מקדמת דנא.

ולכשאזכה בעזהשי"ת ודברי ימצאו הד מתאים בלבות המונות עמנו ולו גם יחידים שבהשפעת חוברתי זו ישובו לכצרו וייתחזקו בשמירת הכשרות... והיה זה שכרי מכל עמלי שעמלתי בימי חלדי עלי אדמות...

ואני תפלה להשי"ת שיזכני לראות בחיזוק הקדושה והמהרה במעונות ישראל בכל מקום שהם. אכי"ר.

המחבר



# תורת חיים

היהדות המסורתית היתה והנה גם כיום השומרת הנאמנה והאמיתית על רוממות ערכו של האדם היחיד בפרט ושל האנושיות כולה בכלל.

צוה תורתנו הקדושה "לא תרצח" וחזון הנכיא ישעיהו: "לא ישא גוי אל גוי הרב". ואין פלא איפא שהחז"ל מקדמת דנא היו מטפלים כל כך הרבה בגופו של האדם מנקודת ההשקפה הרפואית ואף הרבו כל כך למפל כשאלת התזונה הצריכה להכשיר את האדם מבובן הגופני בכדי שיהא ראוי לקבלת השפע האלוקי. שלובים ואחידים וממוזגים בשלמות עולאית. ואין פלא איפא שבימי הבינים אולי גם בימינו אנו — מימב הרופאים הממציאים המצאות רפואיות נעלות ויעילות מצאצאי עמנו הם. ומדי פעם בפעם מתגלות חוכחות חותכות עד כמה שדיני הכשרות מועילים הם לבריאות האדם. ואף ה"מדע" החילוני־המכני מוכרח מדי פעם בפעם להרכין את ראשו ולענות אמן על מה המכני מוכרח מדי פעם בפעם להרכין את ראשו ולענות אמן על מה שהיה ידוע למשה רבנו מסיני... ועוד הרבה ממעיינות ה"מדע" יזרומו עד שיגיעו ויחדרו ליסודם וטודם של ציווי תוה"ק בעניני הכשרות שהנם כמזור לקיום כל האנושיות.

אין ה"דייעפרי לאום" סתם מיני שיירי מנהגים שרק ה"אדוקים" ב"מסורת הנוקשה" — (לפי הגדרת ה"מודרניים) — מחזיקים בהם מתוך הרגל לשם הסתייגות.

לא! אלה הם חוקי הבריאות וצלילות הדעת שהאדם הישראלי זוכה בהם אם הוא שומר אותם כשמר החולה על הוראות הרופא: לאכל זה וזה ולהיזהר ולהינזר מזה וזה... ואף שאין החולה בקי ומבין האיך זה תבא לו ההקלה ע"י הוראות הרופא אלא שמתיחם הוא באימון שהרופא האומן המומחה והבקי במצפוני הגוף יודע שמאכל זה יפה לו ואכילה זו מכנה לו. ככה גם אנו מאמינים בהבמחת השם: "כי אני ה' רופאך" שהוא היוצר כל הוא הוא הרופא לכל התחלואים, והוא הוא שהורה לנו אף השאיר לנו את כח הבחירה החפשית והעניק אותנו בכח הדעת להבדיל בין המהור והממא ובין הכשר להמרפה.

כמובן שכה במדה שכח האימון שהחולה מתיחס בו אל הרופא הוא גדול בה במדה סמי הרפואה שהרופא מכתיב לו מועילים לו ביותר. ברם אף במקרה שהחולה מתיחס אל הרופא בספק ואינו הוגה אליו אימון רב בכל זאת אם רק שומר על הוראותיו ומקיים את ציווייוו – גם אז ימצא מזור ומרפא לגופו כן גם אנו ביחסנו אל הקב"ה ותורתו. כמובן כשאנו מאמינים אמונה שלמה בשהשי"ת ובתורתו - שמן השמים היא, שנצחית היא וכו' - ממילא שכל ההוראות בעניני מומאה ומהרה, כשרות ומרפות וכו' הן למזור ולמרפא עילאי אף למקור ששון והנאה... ברם גם אלה מאחב"י שרגש האמונה שכהם קהה עד מאד ויחסם אל ערכי-מסורתנו המקודשים הוא קריר ואדיש... גם הם אם רק ישמרו את דיני הכשרות – כשמר החולה המפקפק על הוראות רופאו — גם הם בעל כרחם ולמרות הכרתם נשארים דבקים באלוקות. ועל זה נאמר במדרש איכה על הפסוק "ואותו עזכו" וגו' "הלוואי אותי עזכו ואת תורתי שמרו"... מוכעת פה הדעה הנפלאה שבקיום המצוות המעשיות כלבד - ובעקר מה שנוגע למהרת הגוף — אף בהעדר האמונה וההכרה הרוחנית הדקה בעניני אלוקות וכי גם אז נשארים בני עמנו דבקים במקור הקדושה והמהרה, כי השמירה על קדושת הגוף — על ידי גדרת האיסורים שבדיני מאכלות ממילא מהדקת – ואינו נותנת שיינתק – הקשר הנצחי שביו ישראל ואביהם שבשמים.

בתור הוכחה, עבור "הישראלי המודרני" הלהום אחרי "הוכחות מדעיות" שתוה"ק בדיניה וחוקיה בעניני מאכלות אסורות וכו' היא אמנם תורה מן השמים, תורת אלוקי-הנצח שלא תשתנה לעולם, יכולה לשרת גם העובדה המובהקת שעד עכשיו לא גילה המדע יותר מאלה ארבע החיות שמשה רבנו ציין אותן בתור בעלי סימנים לחצאין. את החזיר והארנכת מפריסי פרסה וגרה לא יגרו ואת הגמל והשפן שמעלים גרה ופרסה לא יפריסו, והם אסורים כאכילה. והאיך זה ידע משה שרק אלה הנ"ל נמצאים בכל העולם כלו? וכבר חלפו אלפים בשנים נתגלו ארצות ויבשות חדשות אמריקא אום שרליא וכו' נתגלו בהמות וחיות לא שערון מקדם, מהורות ואינן מהורות וכו' ועדיין לא נמצא שום דוגמא דוגמא נוספת של סימנים לחצאין, שתוכיח לנו שמשה רבנו אך מלכו ודעתו האנושית בלבד כתב מה שכתב. ולעולם לא תימצא שום דוגמא נוספת שתוכל להוכיח את קלישותה של התורה.

כי תורתנו היא תורה מן השמים וכל דבריה מפי הגבורה נאמרו. ולא נתנה תורתנו כי אם לקדש ולזכך את גופותנו ונשמותנו, את הכלל ואת הפרט ומי זה יהין לחתר תחת יסודות הבריאות כפי שהותוו לנו ע"י בורא הבריאות?! מהעתונות הכללית והירחונים הרציניים מדי פעם בפעם מגיעות אלינו שמועות שונות ע"ד תנועת התשובה לדתיות ממעם האנושיות. בקראנו זאת מתעוררת בנו השאלה: האומנם הייתכן דבר שכזה במאה העשרים? הרי התקופה הזאת מלאת דעת וחכמה וחמצאות מכניות לא שערום מעולם, האומנם תשוב התקופה האמומית לשבילי האלוקות? והתשובה היא אמנם כן! ומזמן כבר אמר הפילוסוף המפואר פרנסים בייקון: מעם מהפילוסופיה מרחיקה את האדם מדעת אלוהים. ברם הרבה מן הפילוסופיה מחזירתו אל האמונה.

והלא לא־מזמן הוא הדבר שמדע הכימית, הפיסיקה, הרפואה וכו' התיימר לחשוב שכל רז לא אנים ליה... אבל לאם לאם עם התקדמות והעמקת המדעים הנ"ל התעוררו לדעת שאמנם כל החישובים והדיוקים המדעתם נכונים המה.

אבל עד התהום הלא נוסבת השאלה מי הוא ואיזהו הכח החולש והמנהיג את הכל בדייקנות עדינה ונפלאה כזו? מי זה שהניע, הראשון, את כל הארץ ומלואה את כל האוניברם האין-סופי בהרמוניה נצחית כזו ? וכאן כופף הוא המדע את ראשו ובעל כרחו, ונם מתוך הכרה. טונה אמן על סיומה של אלוסות כי בכדי לסיים את כל החיים ולהחזיק בהמשך קיומם מו ההכרח הוא שתקדמנה להם תכניות מתוכננות ומחושבות מראש ושום מקרה ואירוע לא יחול כאז. הנה הארץ היא מסתובבת כאלפים פעמים על צירה במשך שעה אחת ולא היתה מסתוכבת רק מאה פעמים כי אז היו ימינו ולילותינו ארוכות פי עשר מאשר הם כעת. והחמה היתה שורפת ומקדירה את כל הצמח הצומח ובלילות היה הכל קופא ומתנוון. השמש שהיא מקור חיותנו הפיסית נמצאת במרחק מכוון ומדותק כזה מאתנו שנקבל הימנה רק את החום המוב והנאה והמתאים לנו בדיוק לא יותר מדי ולא פחות מהנחוץ לנו. ולו היתה חמה זו ממציאה אך את מחצית החום שהיא שהיא מספקת לנו כעת כי אז היינו קופאים וחדלים. ולו היתה משפיעה עלינו יותר כחצי משהיא משפיעה ומקרינה עלינו כי אז היינו נשרפים בצריבתה.

ולו היתה הלבנה נמצאת במרחק של חמשים אלף מיל בינה ובינינו במקום אותו המרחק הרב של עכשיו הרי גאות המים שבים ושפלם הית כל כך ענקי שפעמים ביום היו מסתחפים ומשתמפים אפילו ההרים הגבוהים ביותר. ולו היתח קליפת הארץ עבת יותר משהיא עכשיו אך בעשר רגלים הרי לא היה שום חמצן במציאות, אותו היסוד האווירי חמהווה החלק החיוני וההכרחי ביותר לכל הבריות הנושמות. ולו היתה הספירה סביבת הארץ, זאת אומרת האוויר הפשומ, דקיק במהותו משהוא עכשיו הרי כל הכוכבים היו נשרפים בכל יום ויום במיליוניהם ושבביהם היו נופלים על כדור ארצנו והיו גורמים דלקות ושרפות עד אין מוף.

הסתכלו נא בפריחת הצפרים המשוממות בעולם הרקיעים...כולן כאחת מהוות מקהלה הרמונית נהדרה וכל אחת יודעת את תפקידה בתזמורת הנצחית וכל אחת מדברת ומצפצפת בקולות ערכים ונעימים מה שהומל עליה לצפצפף ולשיר את שירי האהבה שלה, גם החרקים והחרגולים קוראים זה לזה בצלילי זמזומיהם והכל מתמזג לתזמורת נצחית אין-סופית.

המבע הריהו הכימאי הנפלא ביותר הוא יוצק ככל הפירות והירקות את המוב מעם הנעים לחיק. הוא הוא המעבד והמשנה את המים לחומצת קרבון, ממציא סוכר לעצים וככל תהליך מעבדותיו הוא ממציא את החמצן המיצרך החיוני ביותר לכל החיים.

שימו לב לבקורת המקיפה והסוקרת הכל השולמת במבע. החרקים פרים ורבים חיש מהר מאד ולרכבות ביליונים ולמה זה לא ישתלמו על כל העולם? זהו כי אין להם ריאות הם נושמים דרך סמפונות קמנים. וכשהחרק הולך וגדל הרי ריאותיו אינן מתפתחות ולכן אינם גדלים, ושולמת כאן הבקורת העוצרת והמצמצמת את גידולם של בריות קמנות שונות לרווחתו של האדם, כי האיך היינו יכולים להתקיים לו סביבותנו היו רוחשים החרקים גדולים כחיות השדה.

ואחרון אחרון האדם, יציר כפיו של הקב״ה מה רב ועמוק שכלו, אמנם גדול התחושה המתרחשת בכל חיה ברם להיקפו של השכל האנושי לא הגיעו מעולם הרי כאן פלאי-פלאים, ואין בכחנו לבאר את זה אלא בזה ששכלנו הוא חלק אלוה ממעל, חלק מהשכל העליון הנעלם והנצחי. רוב ההוגים והפילוסופים של ימינו חוזרים ומשננים את אמרתו הנעלה של דה-קרם:

"אנו הוגים הריהו סימן, שקיימת השגחה וכח-על-מבעי שהעניק לנו את השכל. ובעצם העובדה שבכח האדם להשיג ולהרגיש את קיומה של אידיאת-האלוקות, ישנה ראיה שאמנם ישנו יוצר הכל. מושג האלוקות הרי נובע מהכשרון האלוקי המקנן בלב האדם. ועצם קיומו של כח הדמיון לתאר דברים ועצמים שאינם קיימים בקיום הגשמי הפיסי, ואשר בכחו לחדור אל מסתרי ההווייה הנעלמה, זה בלבד מעיד שלית אתר פנוי מניה, והאלוקות קיימת ופועלת ואלוקות זוהי שמעניקה להאדם את כח הדמיון בכדי להתעורר לחקור ולדרוש במה שלמעלה ולממה ולהגיע לידי דעת והכרת אלוקות.

וכל החוקרים המדעניים השואפים להכרת הכל בכח השכל מתנגשים בכל פעם בנקודה חוסמת שאחריה אין מעבר. הכימאי יגיע עדי הבחנת האמומים והאלקטרונים יעמוד על סוד זיווגם והתפרדותם. ברם איפה היא היד הנעלמה והחולשת על הכל. המניעה והממריצה את האמומים והאלקטרונים. וכו' וכו' יש לתת דוגמאות מובהקות שאך בכח האמונה בהשי"ת היוצד הכל נוכל להתקיים לפעל וליצר במשך ימי חיינו עלי חלד.

ונאמר: "נר ה' נשמת אדם" (משלי כ' כ"ז) הנפש הנאצלת קשורה בגוף האדם כשלהבת בפתילה. ובכדי שאור הנפש יהיה צח ונקי הרי מן ההכרח שהחומר יהיה ניזון ומוכן בהקפדה יתרה ומדוקדקת. ובכן הבה נבינה נא שעל ידי הזנחת חוקי התזונה כפי שהורונו התורה והחז"ל—נר ה' שבאדם דועך ומבליה ובמקום להאיר ולחמם וליצר יחסי ידידות בין אדם לחברו האור הופך לאש בוערת ומלהמת ואין קשר ואין הבנה בין אדם לחברו.

ודמיות מלאות אור נוגה מזהירות לפנינו מעל דפי ההיסמוריא שלנו אלה הגבורים הקדושים החל מדניאל וחבריו מימי נבוכדנאצר ועד אליעזד ומיעתו מימי אנמיכום ועד קורות ימינו — יקצר הספר מלפרם כל שמותיהם — שבחרו במות קדושים מאשר מלהתגאל בפת־בג ולהיממא במאכלות ומרפות.

כי אלה חוקי השמירה על אור ה' המאיר בגופות בני עמנו, שניתנו לנו זה למעלה משלשת וחמש מאות שנים — חיסנו וחיזקו אותנו שכמה מן המחלות המצויות אצל אוה"ע לא יידבקו ולא ישלמו בנו מחלות גופניות או מחלות רוח... ורק הודות לאלה גדרו החוקים והדינים הנראים לכאורה כמוזרים לעיני "המודרניים" צפון מוד תחיית עמנו במדינת ישראל שזכינו אליה אחרי אלפיים שנות עמל ותלאה.

כי בנים אתם לה' אלקיכם... כי עם קדוש אתה לה' אלקיך ובך בחר להיות לו לעם סגולה מכל העמים אשר על פני האדמה".... לא תאכל כל תועבה"!...

כי גופו מכל אחד מישראל הוא כמשכן-יה ואסור לו ללכלך ולתעב את המשכן הזה! יאכלו עמים אחרים מה שיאכלו, בדם לנו אסור, לרגלי איזה הוא הנאה גופנית תולפת ומדומה, ללכלך ולזהם את דמנו וזרענו זרע אברהם יצחק ויעקב!

בדבר שאלת ההשגחה. למה לנו בכלל שמי שהוא ישגיח על כשרות המאכלות. הלא אלה הזהירים נזהרים בין כך וכך ואלה המזניחים והמזלזלים יזניחו ויזלזלו בין כך וכך ובכן מהי התועלת בכל אותה ההשתדלות הנמרצה להנהיג השגחה במקומות מביחה ואכילה מומביים?

על זה אפשר לענות באותו הפיפור הקמן הידוע: מנהג היה בימים הקדומים שבכל העיירות הקמנות בלילות היו מתהלכים גדודי שמירה סביב סביב. ומדי שעה בשעה שנשמעת צפירה מעל מגדל העיירה שהיתה משמיעה ומכריזה על השעה: אחת בלילה, שתים בלילה, שלש בלילה וכו'. נזדמן פעם לעיירה כזו בן כרך שלא היה יודע על מנהג המקום. ובשמעו בלילה את הצפירה מעל המגדל תמה ואמר: למה לכם לקשקש ולהרעיש באמצע הלילה ? הלא אלה הערים יכולים להבים לשונם ולדעת את חשעה ואלה השקועים בשנה עמוקה צפירה זו מה תועיל להם?

על שאלה זו ענו לו ואמרו: לא כן הוא, ידידנו נחוצה והכרחית השריקה! לאלה הערים זוהי הודעה ואישור שהשומרים עומדים על משמרתם בלילות ושומרים על העיר מכל סכנה, ולאלה השקועים בשנה שריקה זו משמשת קריאה והערה: העירו והקיצו נרדמים אולי כבר ישנתם דייכם!! קומו לעבודתכם...

ובכן: ההשגחה על הכשרות במדינתנו היא מעין אותה הצפירה שמעל המגדל באשמורות הלילה. לאלה אמוני ישראל הדבקים בתורח זוהי קריאת עירור שהשומרים עומדים על משמרתם וכי לא בודדים הם במערכתם. ואלה שנלקחו בחבלי השנה של המודרניות הקוסמת ו,המדעית" זה יכול לשמש מעין קריאה לתשובה ולשמירה על מהרת הנוף והנפש גם יחד!

כי נר ה' נשמת אדם" וכל עוד בחיים חייתו צריך האדם לשמר "כי נר ה' נשמת אדם" וכל עוד בחיות קשור בגופו ואשר נמסר לו למשך תקופה ידועה עלי חלד. וכל המצוות לא ניתנו אלא להנאתו ולמובתו של האדם ואשרי המאמין והמבין.

כל שונאינו ומנדינו מקדמת דנא מנכוכדנאצר ואנמיכום והפרשים ממסעי הצלב וכו' וכו' וכו' בחפצם להביא את קיומנו לידי ממיון וכליון אחזו באמצעי הזה של זוהום גופותנו על כפייה להאכילנו מאכלות אסורות. והדברים ידועים ומפורסמים. כנראה שאלה שונאינו הכירו בהתודעם שבזה דווקא — בהינזרנו ובהסתייגותנו ממאכלי תועבה צפון סוד חסינותנו וגבורתנו החומרית והרוחנית והנצחית.

"כי אני ה' אלקיכם אשר הבדלתי אתכם מן העמים והבדלתם בין חבחמה המהורה וכו' והייתם לי קדושים כי קדוש אני".

קוראים יקרים: הכה נתחזק נא כחיזוק אחרי חיזוק לעיין
ולהתעמק כמשמעות הדכרים הנ"ל הכה נמה שכם אחד להחזיר כאן
למדינת את הרגשת הקדושה המיוחדת שהבוית"ש ייחד אותה כנו
למוכתנו ולתפארתנו. ולמה זה ניפלה משאר ארצות גלויותנו כהן
היינו נחותים עד כה, שלמרות שפלותו כמובן האזרחי-והכלכלי החזקנו
מעמד במוסריותנו הגבוהה ואף שונאינו האכזרים ביותר מוכרחים היו
לחודות שיש בנו משהו מן הנשגב שאין כחם.

ומה קרונו פה במדינת אמריקא ?! ?

אני מרוסיה בא. כשבעת מיליון יהודים חיו שם תחת שבם הנוגשים מבית רומנוף. כתוקף צמצום זכויותיהם האנושיות-אזרחיות נאלצו אמנם לפעמים היחודים לאחז באי-אלו מעשים בלתי מוסריים בשמח המסחר והתעשיה ובעבודה והכל בכדי לאפשר להם איזה שהוא סיום חומרי דל. ככתוב: על פת לחם יפשע גבר. ברם רוצחים שופכי דמים לא היו שם במציאות. והצוו "לא תרצח" היה שולם בכל תוקפו אף כשכבות הירודות וההלות ביותר של עמנו... והנה בעווה"ר אחב"י כבואנו הנה למדינה זו שופעת האושר והתענונות "נתאקלמנו" חיש מהר וכמנהג המדינה נעשו הרכה שמופי תאוות ותענוגות ואף התחילו – במצפון נקל ונלוז – "להתגאל בשר מרפות ונכלות במקומות הפומכיים ביותר. ואף "בסעודות מצוה" כביכול ור"ל. יעלו על השלחנות בשר ממא ותועכה. והנה כד ככד עם ההסתאכות הזאת צצה ועלתה כספחת מכת הגנגסמרים היהודים. ותוצאת ההיממאות – שתוה"ק כל כך מתחננת ומזהירה אותנו שנתרחק מזה -- לא איחרה לכא, וככל כיעורם אנו מוצאים כבר יהודים שופכי-דמים, רוצחים מתנקשים ויש שגם מגיעים "להתעלות" ונעשים ראשי בריונים של כנופיות מרצחים ידועים שכעולם התחתון ר"ל.

מסתכל אני במהותם ובפרצופם של אלה מאחב"י הנזהרים במאכלות ובאלה המזלזלים ונכשלים. אוכלי כשרות יש אמנם שלא ישלמו ברוחם וימילו דופי ויריבו ויביישו איש אחיו ברם לבסוף יפייסו. אבל אלה המממאם בבשר מרפה וכו' לא יימנעו בעידנא דריתחא מחמוף אף פגיון וסכין ולשפך דם כמנהג ידי עשו. והדברים יגעים

והריון הזה של שמירת הגוף שיהא ראוי לקבל אור הקדושה והמהרה האלוקית מצינו עוד אצל משה רבנו ע"ה בינקותו. וכמש' ותרא אותו כי מוב — שכל הבית נתמלא אורה. ומוכן ומיועד היה לדבר את השכינה. וכשרצו הנכחות להניקו מירב ובלם את פיו הקדוש מלהיממא בחלב המיניקות המצריות — שלא יחדור חלילה לדמו מזרם התזונה של אותה אומה שמופת הזימה.

וחז"ל — שצפו ברוח קדשם את עתידה של האומה הישראלית, שגורלה להיות מחובה וממולמלת בין אומות העולם בכל הגלויות השונות ממצרים ועד הנה, ונתונה תהיה תמיד להשפעות של מביבות מזוהמות וכו' — מדרו לנו באר הימב את כל הדיני וההלכות בנוגע מאכלי אימור והיתר. והכל נובע מן אותה האמונה ההנחה והידועה המוצקת שמזון בלתי כשר ממממם ומקשה את ערלת הלב.

ואם תרצה קורא יקר להקשות ולשאל הרי מצינו אצל אומה הניזונים בכל מיני מאכלים הנחשבים לנו לתועבה ובכל זאת הם גדלים וחזקים ובריאים וכו'.

על זה אענך קורא יקר: התבונן נא מעם בתבונה ובהמתכלות יתרה ותיווכח שאמנם אלה פשוםי העממים החיים חיי גשמיות דוגמתם כדוגמת עם הדומה לחמור, חזקים וחמונים הם בגופם ברם בנשמתם ירודים ונחותי דרגה הם. ואכן אלה האצילים שביניהם הנזהרים באכילתם לפי חוקי ההיגיינה שלהם אף שבחיצוניותם דלים ורזים הם לעומת האכרים החמונים. ברם ברוחם בעלי מדרגה רוחנית הגונה ובעלי השכלה.

ואף אנו שהיינו במשך כל גלויותנו נתונים ללעג ולקלם בעיני הגויים על חיצוניותנו הגופנית הירודה ברם בנשמותנו מה נעלים ורוממים היינו לעומתם, ובסתר לבותיהם הלא קנאו בנו ואף רדפונו משום כך.

ואם שוב תשאלני קורא יקר הלא מוצאים אנו גם כן אצל אומות העולם חכמים פילומופים אנשי רוח ואנשי חסד והם קרובים ברוחם וכמה מן הדעות התורניות שלנו וכו' גם על זה אענך קורא יקר ברמז ובלשון מליצה ודי לחכימא:

אמנם אלה אנשי הרוח משלהם הקרובים אלינו, המתיהדים והמתגיירים וכו'. הם מצאצאי אלה שאבותיהם ואבות אבותיהם בינקותם ינקו מחלב שרה אמנו ביום המשתה הגדול שעשה אברהם ביום הנמל את יצחק בנו, וכידוע הזמין אברהם אבינו ע"ה למשתה הזה את נדולי המלכים ומפרוניותיהם הביאו את בניהם ששרה אמנו תניק אותם... וצאצאי אלה הלוקחים חבל במשתה הנ"ל התעדנו והזדככו במשך תקופות היספוריות ארוכות ונזהרים היו גם הם מפומאות וזוהמת מאכלי תועבה. וזהו שקרב אותם אל מקור היהדות... והכל בגלל ההסתיינות ממאכלי פומאה. ובגלל זה זכו למעלותיהם של חסידי אומות הטולם. וד"ל.

על הפסוקים: אל תשקצו את נפשותיכם ככל השרץ השורץ ולא תחמאו בהם ונממתם בם כי אני ה' אלוקיכם והתקדשתם והייתם קדושים כי קדוש אני. ולא תממאו את נפשותיכם בכל השרץ הרומש על הארץ כי אני ה' המעלה אתכם מארץ מצרים להיות לכם לאלוקים והייתם קדושים כי קדוש אני (ויקרא י"א)

כותב הספרא: כשם שאני קדוש כך אתם קדושים, כשם שאני פרוש כך אתם היו פרושים וכו'. והרעיון: כשם שנזהרים משיקוץ וגיעול של איזה עצם משוקץ ומתרחקים ממנו באופן מבעי כך עלינו להרגיל את עצמנו להתרחק ולשקץ לעצמנו את המאכלות האסורות כי זה ממממם את גופותינו ונשמותנו.

כל מה שאסרה התורה עלינו מן המאכלות אסורות יש לכולן מזון רע ומזיק לגוף מורה נבוכים חלק שלישי פרק מח.

כל מאכלות אסורות מחבלים את הגוף אבן עזרא, שמיני י"א מ"ג כי ידוע כי הגוף תנאכל ישוב בשר בנוף האוכל וזה רעיון הגמרא עבודה זרה כו ע"ב לא ע"ב

כל השרצים יש לחם ארס מכות ב' ע"א בספר אוצר דינים ומנהגים כל השרצים יש לחם שמים שמירת הבריאות. 199 האיסור הוא משום שקץ ומאוס ומשום שמירת הבריאות.

בעלי-הקבלה הקדושים שבכל דור ודור צווחים ככרוכיא על כל אלה מבני עמנו שאינם נזהרים במאכלות אסורות ומממאים את נשמותיהם ברעל החשחתה המוסרית לדוגמא: לשון ס' הזוהר בפ' שמיני: כל מאן דאכיל מיני מאכלים דאסורא מתדבק בספרא אחרא, וויי לון וויי לון לנפשיהון. ועל דא כתוב ונממתם בם בלא א' דלא אשתכח אסוותא לנפשאי. וכן כל גדולינו הקדושים בעלי ההלכה האגדה והפילוספיא שבכל דור ודור, — אלה שומרי חומת היהדות המסורתית שהתנסתה והוכיחה את חיוניותה ונאמנותה לקיום עמנו אף במובן הגשמי — כל אלה ממדריכנו ומורינו מאשרי עמנו עומדים במפגיע

ומתחננים ודורשים ומכקשים מאתנו שנשמר על קדושתנו ומהרתנו המיוחדת בה נבדלנו ונבחרנו מכל האומות ע"י שמירת דיני הכשרות וההתרחקות מזוחמת הדם ותועבת המאכלות האסורות.

הכי אנו כאן כאמריקה, אנו הנהנים מזיו אור החופש המדיני והכלכלי, האמנם נשליך אחרי גוונו את כל ההוראות ההיסמוריות שנתנו לנו בחסד ה' למובתנו ולקיומנו ?!? הבו אחים יקרים נחפשה נא דרכינו ונשיב נא את המצווה הנעלה והנפלאה הזאת אל בתינו, מעונותנו ואל היכלינו!

# חוות דעת גדולי המדע והרפואה וכו' בעניני "הכשר המאכלים" לטובת בריאותה של האנושיות וטעט "דיני דמלכותא" בעניני כשרות במדינתנו

בספר המזוזה להרכ הגאון שמריהו ליכ הורוויץ ז"ל הכי נכבד ומצוין בין הספרים האלה הוא הספר "אריסמיאס" והוא אומר אלהי העכרים רצה לזכות את עמו כתורה מהורה וברה, ועל כן צוה עליהם לכל יתרועעו עם הגוים, לכל ילמדו את דרכיהם ומעשיהם הגלוזים, העופות המהורים אשר יאכלו כני ישראל המה הגזונים מיכול הארץ ומצמח האדמה והממאים הם עופות הדורסים עזי נפש השואפים לדם ואוכלי בשר, והיתה האזהרה הזאת, לכלוא בקרבם את החמדה לתענוגות בשרים לכלי תת שאיפת לדם ותשוקה לנקמה להשתרש כלב אדם ומבעו.

השנה התקיימה כאמלנמיק סימי הוועידה השלשים וארבע, בה השתתפו למעלה משלשת אלפים רופאים מאמריקה. כין הבעיות הבוערות היתה מחלת הפלו שכבר הפילה חללים לרכבות — וזכורה לגו יפה מגפת הפלו הנוראה של שנת 1918 באמריקה. ומאז ועד הנה נעשו ונעשים מאמצים רכים לגלות את מוצאו של ה,,ווירוס" הנורם לאפידימיה זו. ומשתדלים בכל עוז למצא את אמצעי החיסון שמחלה זו לא תשנה חלילה בכל תקפה כזו שבשנת 1918. ובאיזו תרופות לרפא את אלה הנכים שהותקפו אז בכדי להחזירם לאיתנם. והנה הד"ר תומם פרנסים, פרופיסור באוניברסימת מישיגן הרצה על הנושא הנ"ל. והנה כאן פרמים אחדים על דבר מהותה של מחלה זו: אמנם שאין עוד הישנים ברורים בנדון זה. ברם בוודאות גמורה אפשר להניח שהווירום המפיץ את המחלה הזאת הוא מין חרק (אינוקם) המצוי בעיקר בבשר החזיר... והרי לפנינו שוב תגלית "מדעית" שתורתנו הקדושה בחוסה על חיי האדם הזהירתנו עוד לפני ארבעת אלפים שנה לא להזדקק לבשר חזיר כי אם לתעבו ואף כי יחסנו אל החזיר נובע בעיקר מרנש הבחילה וגועל נפש לבריאה מכוערת ונמבזה זו הרי בעיקר הסתיינות זו מצילתנו מכל מיני פגעי מחלה שהשי"ת רופאנו הנאמן הזהיר אותנו על זה מסדמת דנא.

בירחון הספרותי-ציורי כשם קוליער הנפוץ באמריקה, כמיליונים כחוברת יולי 1940 נתפרסמה בקורת חיובית על חספר של מירשל הוקר, כו מאושרת החנחה המדעית שאורך חיי יהודי אמריקה הדתיים הנזהרים במאכלי איסור והיתר הם בערך בעשרים אחוזים ארוכים יותר מהחיים הממוצעים של שאר אזרחי אמריקה.

.1932 התזונה והאופי" מאת ד"ר לואים ברמן

הניו־יורק "פיימס" מיום 10 למאי מכיל סקירה מעניינת בה מציע ד"ר ברמן המפורסם שהלכות איסור והיתר בתזונה תהיינה נלמדות ע"י כהני הדת של כל הדתות, היות ורוב האוכלסיה נשמעת להם. היות שאין שום ספק בדבר שהתזונה משפיע על האופי והמוסריות שבאדם. ד"ר ראיאל ס. קופלנד מאשר ללא כל היסוס שכל מהותנו מתהווח ומתרקמת מפוב המאכלים שאנו כניסים אל קרבנו והוא מנסח את

> אמר נא לי מה המה מאכליך ואגידר תכונתר ואפייר.

: הרעיון הנ"ל כפתגם שנון

#### פרק 284

## חוק לשנות את חוקיחעונש כקשר עם מכירת צרכי־מזון כשרים

נתקבל בתור חוק בעשרים וארבעה לחודש מארץ, שנת 1927, בחסכמת שר-הפלך (גוברנור). נקבע בנוכחיותם של שלישית-חמשח חברי הקונגרם. תושבי מדינת ניו־יורק החלימו על־ידי באי־ כחם בסינאמ ובית־ המחוקקים, לקבוע את החוקים האלה:

סעיף י', מחלקה 435ב ו-35ב מחוקי-העונשים משתנים על-ידי זה באופן זה:

סעיף 435 ב. מכירת כשר כשר במסעדות. כל איש שימכור או יעמיד למכירה, במפרה לרמות ולהונות, צרכי־מאכל ומזון או הכנתם לאכילה, בתור כשר או שהוכנו לפי דיני דת ישראל, בין בעל־פה ובין בכתב, בין שיציג את המלה "כשר" באותיות אנגליות ועבריות, בין שיתלה שלמ או שישים איזה סימן על-ידי מלה או ציון של מגן-דוד או איזה סימן שהוא עלול להוליך שולל שהמזון שנמכר או שמתקינים למכירה הוא כשר לפי דיני ישראל, או שהוא מוכר, או שמעמיד במסעדה או באיזה מקום שהוא, למכירה בשר כשר ומרפה ביחד, או מזון שלא הותקן על-פי דיני ישראל, ואינו מציג בחלון שלמ באותיות בולמות, לכל הפחות בגובה של ארבעה אינמשים: "כאן מוכרים מזון כשר ובלתי כשר", ימצא חייב כחומא בכוונה.

סעיף ד. החוק הזה יתחיל לשלום מיד.

מדינת ניו-יורק, מחלקת המדינה.

השוויתי את החוק הזה עם המקור ואני מאשר בזה, שהיא העתקה נאמנה מהחוק המקורי.

רוברם מוזם, מזכיר-המדינה.

#### פרק 580

#### חוק משנת 1922

סעיף 435 א. מכירת כשר כשר והתקנתו או התקנת מזון של בשר.

איש שינסה לחונות בכוונה במכירה או בהצנה למכירה בשר או מזון של בשר בחזקת כשר, בין שהבשר הוא חי ובין שהותקנו לאכילה, או שהוכנו מדברים כאלה שלפי דיני ישראל הם כשרים, או שהוא מעמיד בחזקת כשר צרכי מזון, או מזון שמוכרים לכשר ואשר יש עליהם ךשות להציג עליהם את המלה "כשר" באיזה שפה שהיא; או שהוא מוכר או מציג למכירה מאכלי-בשר כשר ובלתי כשר, חי או מבושל ואינו מודיע בשלמ על החלון או באיזו מודעה שהיא, באותיות בולמות, לכל-הפחות בגובה של ארבעה אינמשים, שכאן מוכרים בשר כשר ובלתר כשר, חי או מבושל, ואינו מודיע בשלם באותיות בולמות, לכל-הפחות בגובה של ארבעה אינמשים, איזה בשר כשר ואיזה בלתי-כשר, ימצא בגובה של ארבעה אינמשים, איזה בשר כשר ואיזה בלתי-כשר.

סעיף 2. החוק הזה יתחיל לשלוש מהראשון בספממבר שנא 1922.

#### חוקי נידיורק

#### פרק 581 חוקי שנת 581

סעיף 435. תוים (לייבעלם) מזויפים ואונאה במכירת מזון. איש שינסה להונות בכוונה:

- 1. אם הוא מדביק על איזו סחורה, או על חבית, בקבוק, מנופה, כלי אריזה, תבה, כסוי, חבילה, שרוך, כרמים, תו או איזה חפץ שהוא שמכיל ומכסה חפץ כזה, או מיני חפצים שנמכרים, או שהוא מוכר, כל אונאה שהיא וכל הוראה שהיא הנוגעת לחפץ זה או לחלק ממנו, או המקום והארץ שנעשו שם, המספר, הכמות, המדה והמשורה של חפץ כזה או חלק ממנו, או המקום והארץ שנעשו שם, או האיכות והמדרגה של כל חפץ, אם לפי החוק מוכרחים לרשום בחותם או באיזה מימן של החפץ; או
- 2. אם מוכר או מנסה למכור הפץ שלפי ידיעתו ההוראה הניתנת היא לא נכונה, או שמציג על חבילה או כלי שמכילים אותו הכמות היא לא נכונה, או שהדביקו תוים עליהם באופז כזה שאמור למעלה: או
- 3. אם הוא מוכר או מציג למכירה איזו סחורה שהיא באיזה שם שם שהוא או תו-מסחרי שהוא, שעלול להוליך שולל באיזה אופן שהוא נעשתה הסחורה ועובדה, במקרה כזה שהעונש בעד העוון לא נקבע לפי החוק: או
- 4. אם מוכר או מציג למכירה מאכלי בשר באונאה שהם כשרים, או מתקין מתוצרת כזו ובאופן כזה, שמותר לאכילה לפי דיני דת או מתקין מתוצרת בנידון כמות החבילה או כלי אחר, שהוכנו ישראל; או שהוא משקר בנידון כמות החבילה או

באופן כזה שמותר להציג עליהם את המלה "כשר" באיזו שפה שהיא, או שהוא מוכר או מציג למכירה באותו בית-המסחר בשר כשר ובלתי-כשר או מאכלי בשר ואינו מודיע בשלם על חלונו או על-ידי מודעות אחרות באותיות בולמות, לכל-הפחות בגובה של ארבעה אינמשים, כי כאן מוכרים בשר כשר ובלתי-כשר; או מי שמציג בחלון או בבית מסחרו למכירה בשר כשר ובלתי-כשר, או מאכלי בשר, ואינו מציג עליהן שלם באותיות בולמות, לכל-הפחות בגובה של ארבעה אינמשים "בשר כשר" ו"בשר בלתי כשר" לפי המקרה, —

ימצא חייב כחומא בכוונה. (שנויי החוקים של שנת 1915, פרק 233; חוקי 1922, פרק 581, נעשה לחוק קבוע באחד-עשר באפריל (1922).

קצת רינים והוראות כלליות בשפח פופולרית, בשחיפה, ניקור, מרפות מליחה והדחה, כשר בחלב, תערוכות וכו' איך להתנהג במקרים שכיחים, שלא להיכשל חלילה ולהשגיה שחכשר יחי' ראוי לאכילה לישראל עם קרושים.

הדינים המקוצרים הנ"ל או יותר נכון פירורי הדינים המוצעים כאן לשם זכירה ושינון מספיקים רק לשוחמים שעסקו מעם כמלאכת הקודש עוד בהיותם ביוראפ ברעיון לנסוע למדינת הים, ואשר זה עכשיו מפוזרים בעיירות הקמנות וחפצם לשחם לעצמם או לחוג מצומצם של מכירים.

ברם השוחפים המפורסמים הלומדים היר"ש שנמצאים בערים הגדולות וכו' בוודאי לא אני הוא שאבא ללמדם תורה ודעת בהלכות שחימה וקמנם עבה ממתני ולא אליהם כיוונתי בחוברת זו.

#### שחימה

בהכנת הבהמה או העוף לשחימה צריכים להיזהר מאד מאד שלא לגרם חלילה שום צער לבעל החי כגון בקשירת האברים החיצוניים או בלחיצת האברים הפנימיים, ונשים על לבנו שעד הרגע האחרון יש לבעל החי כל חומרי החיים ואסור לצער אותם בכל התנאים והנסבות כי צער בעלי חיים דאורייתא.

חובה על כל שוחם ומנקר להתחזק מאד ביראת ה' כי כמה וכמה

עיקרים גדולים במאכלות אסורות תלויים בו ובהנהגתו ורק הקב"ה לבדו יודע את מערכי לבו.

כל דיני הלכות שחימה הלכה למשה מסיני.

צריך להיזהר לא לשחם במקום שיש שם כל מיני דמויות של עבודה זרה.

אסור לכוון או להביע בפה שהוא שותם לשם קרבן או קדשים וכו׳.

לפי דרישת הרב צריך השוחם להראות לו את המכין מדי פעם בפעם.

ראוי להזהיר מאד להדיח את מקום בית השחימה.

אין שוחמין כי אם לאור היום או כלילה כשאכוקה כנגדו.

אפרוח שנולד מותר לשחמו מיד ורק כשהוא מכוסה בנוצות. ואם לא מכוסה אסור לשחמו עד שיגדלו הנוצות.

אסור לשחום את הכהמה ואת כנה או בתה כיום אחד. ובדין זה היום הולך אחר הלילה שעבר.

לכתחלה צריך להשגיח אם הבהמה הבריאה או העוף פירכסו אחרי השחימה.

ובמסוכנת בהעדר פירכום - דינה נכלה.

השוחם צריך ליזהר מאד מאד שהסכין יהיה חד וחלק כדין ולזת צריך התלמדות רבה והרגשת-לב דקה מאד.

הבדיקה היא כצפורן. וצריך לבדק לפני השחימה ולאחר השחימה. השוחמ מכרך אשר קדשנו במצוותיו וצוונו על השחימה ובברכת אחת יכול לשחמ הרבה בעלי חיים. וישתדל שלא לעשות הפסק בדיבורים מיותרים בין שחימה לשחימה.

השחימה היא באמצע צוואר כשני הסימנים בקנה ובוושמ. ובעופות מוב להיזהר למשמש בסימנים ולזמנם לפני השחימה. וצריך לחתך לכל הפחות רוב של כל סימן וסימן, ובעוף די ברב סימן אחד.

הלכות שחימה העקריות הן חמשה ואלו הן שהייה דרסה חלדה הקרמה ועקור.

שהייה: זאת אומרת שהחולכה וההבאת הסכין בצוואר הבעל־ חי צריך להיות ללא כל שהייה אף משהו דק מן הדק. אם היתה איזה שהוא שהייה — מרפה!

דרסה: שלא הוליך והביא את הסכין כי אם לחץ במקום אחד וחתך הסימנים בבת אחת — טרפה.

חלדה: הכנים את הסכין בין סימן לסימן או תחת העור בכדי לחתך הסימנים — מרפה.

לכן נוהגים אצל עופוֹת לתלש מעם מחנוצות במקום הצוואר וכן אצל כבשים שיש לחם צמר מסובך בצוואריהם.

הגרמה: שחם למעלה או למטה ממקום השחיםה המסויים שבצוואר. וכל הגרמה מרפה. ואפילו התחיל יפה באמצע הצוואר ונטה מחוץ למקום השחיםה — מרפה.

עיקור: כשהסכין פגום או כשהבעל-חי נלחץ אל הקיר וכדומה ומתוך זה עלול הסימן להיעקר ממקום חיבורו בלחי — מרפה.

בכל מקום שהבהמח וכן עוף נמרפים גם החלב והביצים—אסורים. צריך לבדק הסימנים אחר שחימה אם נשחמו כדין. כבחמה ממשמש השוחם שמכנים ידו תחת חתך השחימה ובעופות שתוקף אגודל על שיפוי כובע והסימנים נפלמים לחוץ.

#### כיסוי הדם

השוחם צריך לכסות את הדם.

מי ששחם ולא כיסה — בדיעבד השחיםה כשרה — וראה אחר את הדם צריך לכסותו.

ויכולים לעשות שליח ולכבד את אחרים בקיום מצווה זו.

שחם ולא יצא מהם דם -- כשרה.

הכיסוי הוא בעפר ובכל דבר שהזרעים הנזרעים בו מצמיחים. וכן גם אפשר לכסות באפר.

השוחם ונמצא מרפה פמור מלכמות.

# דיני ניקור

וכאשר אי אפשר ללמוד את הניקור רק מתוך הספר, אלא דרוש מראית עין ושמוש רב, כמבואר בהגהות הרמ"א ביורה דעה ס"ה. וללמוד על-ידי שמוש, על-פי רוב קשה למצוא הזדמנות כזאת, אולם ספרי הלכות ניקור האחרונים נדפסו עם ציורים שונים ויודעי ספר יכולים לעיין בהם ולהבין מהם מקצת תורת הניקור למעשה, ואת זה באתי לבאר בספרי זה והוספתי בו ציורים אשר כל אחד ואחד יוכל על ידם להתבונן ולראות את כל חתיכה וחתיכת בשר ולהווכה אם הניקור הוא כהלכה.

פעולת הניקור מתחלקת לשלשה: לחלק הפנים, חלק האחוריים ואברים הפנימיים. והיא באה להצילנו מן האיסורים של חלב דם וגיד הנשה.

איזהו חלב שאסור עפ"י הקבלה מדאורייתא כל שהוא תותב קרום ונקלף. פירוש החלב והקרום הפרום ע"ג הקרב והכליות ואין הבשר חופה אותה ואינו אדוק בו הימב כי נפרש מהבשר ע"י קליפה. את הנ"ל וכן שאר החלבים שאסרו לנו חז"ל צריך לנקר ולהסיר מהבשר קודם המליחה.

וכתבו ספרי הניקור שקבלה היא אצל המנקרים כל שנמס בין האצבעות הוא חלב וכל שהוא קשה שומן. ועוד סימן שהחלב כשחותכים אותו בסכין הוא מהלך ונגרר עמו ונשאר על הסכין ואין כן שומן שדבוק מאד אל הבשר והרוצה להפרישו צריך לעקרו.

הרמב"ן ז"ל מגדיר את מיב החלב בזה"ל: שבחלב בלה"ק השומן הנפרד שאינו עם הבשר כדבר אחד כי המתערב עם הבשר ואינו נפרד ממנו נקרא שומן. וכו' ולפי דעתו ז"ל לא יימצא לעולם ממוך לעור או באברים המתנועעים.

גדולה עד מאד אחריות הרכנים המשגיחים והמנקרים כנדון זה שאחב"י לא יכשלו חלילה באימורי דאורייתא ודרכנן ומה גם בענינים הגורמים חלילה למממום הלב ולהשחתת קדושת-ישראל כפי שביארנו. חז"ל אמרו גם חלב הלבן בגוף הבהמה שהוא ממוך לקרב ולבליות ביני חלב הכתלות הבות שעול המחול. החלב שעל הדמיז.

ולכליות כגון חלב הכמלים, קרום שעל המחול, החלב שעל הדקין, באורך אמה כשמתחילין לצאת מן הקיבה. "תרבא דקלובומותא" באורך אמה כשמתחילין לצאת מן הקיבה. "תרבא דקלובומותא" של העצם הנקרא "הנקא". החלב שבגובה הכמלים — "תרבא דתותי מתני. חמשה חומין שבעוקף הוא העצה אמורין מפני שיונקין מחלב הכליות. יש מחמירין לנקר הקרום העליון שעל יתרת הכבד. נוהגין לימל הלובן שבתוך הכליות מהאליה צריך ג"כ להמיר את החומין שיונקין מחלב הכליות.

הגידים הם המיתרים וצנורות הדם, העורקים, המחברים והמחשלים את אברי הגוף. גיד הנשה הוא הגיד שמשני צדי ירך הבהמה. יש גידים האסורים משום דם משום חלב ומשום גיד הנשה. גיד הנשה איסורו מבואר בתורה בגלל המקרה, משרו של עשו עם יעקב אבינו. ונקרא גיד הנשה ע"ש שנשה ממקומו.

גיד הנשה מורכב משני גידים. פנימי ממוך לעצם וחיצוני ממוך לבשר. הפנימי אסור מן התורה והחיצון אסור מדבריהם והקנוקנות שבניהם גם כן מד"ם. והשומן שבהם — ישראל קדושים ונהגו בו איסור.

יש חומין שאסורין משום דם כגון חומין שביד וכתף ושבלחי התחתון, שבצד הלשון מכאן ומכאן, חומי הדקין שבתוך השומן ועוד.

הקרומים: קרום שעל הדק שעל המחול, קרום התחתון של הכליות. וקרום שעל הכסלים. מד"ם קרום העב של המחול וקרום העליון של הכליות אסורים מן התורה כחלב גמור.

בנידי הדם אין קפידא לשרש אחריהם משאין כן בנידי החלב וכל שכן בגיד הנשה שצריך דווקא לחמם אחריהם לגמרי.

הסכום הכולל של הגידים של האחוריים האסורים הוא מאה ואחד עשר והסימן: כל שלחנות מלאו "קיא" (ישעיהו כ"ח פ"ח). והגידין הצריכין חפום ""נא" וסימנך לא תאכלו ממנו "נא" (שמות ו' פסוק ו). והנזהר והכדל מאיסורים מקיים: זה השלחן אשר לפני ה'! (יחזקאל מ"א פ' 22).

- יש לנקר את הכשר תוך ג' ימים וכדיעבד אין לאסור.
- ... אין למלח כשר לפני הניקור וכדיעכד צריך שאלת חכם.
  - אסור למכור בשר בלתי מנוקר אפילו כשמודיע להקונה: —

נוחגין שלא למכר אחוריים ליהודים במקומות שמצויים גויים לקנות אותו. מפני שניקור האחוריים הא מלאכה מסובכת מאד וצריכה מומחה גדול היודע את תסבוכת הגידים בגוף הבהמה על בוריה.

# סדר הניקור

קודם הניקור סופר וחותך י"ב צלעות של הבהמה ויחתוך את הצלע הי"ב בקוו מכוון עם המבור. והבשר שבין הצלע הי"ב והי"ג על חלק האחוריים ייחשב.

מפלח את הראש לשנים, מוציא המוח, מסיר את הקרום (1

הרך המתודק יפה למוח וגם את הקרום העב הדבק לעצם הגולגולת, ואיסורו משום דם. (וכן בעוף) ואח"כ חותך בסכין ומוציא גיד מכל לחי ומשורש הלשון מוציא חום אחד אדום וחום אחד לבן.

ונוהגין גם להוציא חומין שמאחורי האזנים ועוד שתי עצמות קמנות הנקראות מרפה ביינדליך.

מהגרגרת סמוך למקום השחימה מוציא גידין שהם הורידון ובעוף החומ הלבן הנמשך לאורך כל אמצע הצוואר.

בכתף יש שלשה פרקים בכוון מן הגב אל הרגל הקדמית והם: זרוע, כתף, יד. מוציא את הגיד הנמשך לאורך כל הכתף וירד במכין בכדי לחממו עם השורש ושם יש גם מזר שומן ובתוכו דד והוא מאום זצריך להמירו.

מן החזות והכשר האדם שמסביבם מוציא חום גדול של דם שנמשך לכל האורך וחום אחד לכן שאסור משום שיונק תחת הכליות.

נוהגין לחתוך עוקץ הלב ואזניו והחומין שבחללו כי הדם התכנם שמה בעת השחימה.

הריאה צריך לפתח הסמפונות והקנוקנות שיצא הדם ויחתוך הוורדא שמתחת הלכ.

בכבד צריך לחתוך הגידין והחלב בסביבת המקום שהמרה תלויה שם.

מהמחול קולפים את הקרום והחלב שמני צדדיו ומוציא מאמצעותו גיד המתפצל לשלשה כ"שין".

הקרום העליון שעל הכליות אסור מדאורייתא משום חלב הכליות זהשני אסור מדרבנן. ומוציא מהן גיד אדום.

מרחיקים החלב שעל הכרס וכל חלקיו, נוקרים וקולפים את החלב מסביב הדרא דכנתא. משליך הסניא דובא. מוציאין את הגידין מן הצלעות החל מן השביעית בכיוון האחוריים שאינן מחוברות לעצם החזה.

מנקרים את החלב שעל הכסלים וכל עוד שהבהמה חמה סמוך לשחימתה אפשר לאחז בראשי הגידים ולשלפם.

קולף את הקרום של החצר-כבד הנקרא מרפש דכבדא הוא העור המבדיל בין האברים הקדמיים הריאה והלב ובין הכבד והכרס. וזה נקרא החלב שעל הקרב.

ברגלים חותך מעם מן המלפים בראשן גם בין המלפים בכדי שיצא הדם.

בעופות אין הרכה לנקר רק חומי הצוואר משני עבריו, באווזא שני דקין במקום הסניא דיבי, מחתכים בפרקי הכנפים והירכים. מדיחים יפה בפרמ במקום הריאה. ואלה הפותחים את העוף מגבו בכדי להדיח את הדם יפה, זהעושים כן תבא עליהם ברכת מוב.

מותר לנקר בשר לצורך יום מוב (ואפילו אחוריים).

כל דיני ניקור הגידין שמשום דם אין חילוק בין בהמה לחיה רק מה שנוגע לאיסור חלב אין צריך לנקר בחזיה. וכן בבן פקועה. אבל מה שצריך להוציא משום דם אסור גם בבן פקועה.

כל מנקר אשר ינקר את חלק האחוריים (ובמדינתנו כאן באמריקה אין אנו נזקקין לזה) צריך לחום על ממונם של ישראל וכשם שאסור להתיר את האיסור כך אסור לאסר המותר. לכן צריך זהירות לדעת בדיוק מקום הגידים להוציאם בבת אחת ולא לקצץ ולקלקל יותר מדי הבשר.

כשנוגע המנקר בחלב צריך בכל פעם ופעם לקנח את הסכין בסמרמום.

לא יניח המנקר את הבשר עד שיעיין שתים ושלש שלא יימצא חלב כשעורה. ואם נמצא אחריו חלב מענישין אותו. יורה דעה ס"ד ס"ק כ"א.

יש מקומות שנוהגין יתרון הכשר וחומרא בחלב וחומי דם שונים ואין לעזוב את מנהגו של כל אתר ואתר כי מנהג ישראל הוא תורה! רמ"א יורה דעה רמ"ב ס"ק י"ד.

### סדר הריאה

הריאה יש לה שני טרוגות, ומטרוגה דימיז יפרדו שלשה אונות זאומה אחת גדולה ונקראת מלשון אם, שהיא הגדולה שהאונות נפרדות ממנה, ומערוגה דשמאל יפרדו שתי אונות ואומה אחת, וכל האונות דומים כעין אזנים. ויש לה כצד ימין אונה אחת קמנה ונקראת עינוניתא דוורדא, או גנכ, ויש לה כים, ואינה עומדת כסדר האונות אלא מרוחקת מהם לצד פנים, וכשהבהמה תלויה ברגליה ובני מעיה כלפי המכח, שאז' ימין הבהמה וימין המכח אחד, וכשהריאה נמולה מבחוץ לבהמה והיא בידי אדם. אז הוא להיפר, ימיז הריאה. דהיינו שיש שלשה אונות שהמה בימין, כשתלוי עכשיו הוא משמאל ובודק. זב' אונות שהיא משמאל הבודק. כשתלוי עכשיו הוא מימין הבודק. וסדר הריאה שהאומות למעלה והאונות לממה כשני הצדדים, היינו סיסין ומשמאל, ואם חלית, דהיינו אם האומות עומדות למעלה לצד הצואר, ואונות עומדות לממה לצד הכליות יש להצמרת. וכל הריאה. האונות או האומות אם נסרכא לגרגרת או לחזה או לשמנונית הלב או לכים או למרפש הלכ או למרפש הכבד או למרפש העינוניתא שהיא סות מרפש הלב או לסמפין היורד בין ב' הערוגות או לסנה הלב או לשמנונית הסמפונות או לכבד, הוי סרכא גמורה, ובודאי לא בדק ריאה זן השוחם ששחם את הבהמה, כי כל השו"בים זהירים מאד, ועליהם נסמכים, אכל סרכות דקות שנימוחין ביד גבוהות כל דהוא, אז נקראין רירין ואינה צריכה בדיקה, וזה רק בגסה, אבל בגדיים ומלאים ועגלים רכים אפילו סרכות רכות מאד ונימוחות יש להמריף, זהמעם משום שהו רכות אנו סרכות שכיחות אצלו, ואם נמצאות שם הן סרכות גמורות ולא מהני משמש ומיעור. ומנהג לאסור בעגלים עד שהם בני שנה, ובגדיים ופלאים עד ראש השנה. הפוסקים מחולקים אם צריכין להוציא את הריאה בכל פעם אף בליכא שום ריעותא, והחמירו בזה בכל אתר ואתר שמחויבים להוציא הריאה לחוץ בכל פעם ופעם אף שלא הרגישו שום ריעותא בפנים. ושמה מוכח עליה

### שמונה מיני מרפות

א. דרוסה, ב. נקובה, ג. חסירה, ד. נמולה, ה. קרועה, ו. נפולה, ז. פסוקה, ח. שבורה. וסימנם ד"ן חנ"ק נפ"ש. ואם יקרה שהבהמה או העוף המוכאים לפנינו פגומים באחד מן הגדרים הנ"ל הרי זה מרפה.

#### והנה דוגמאות אחדות:

א) דרוסה: ארי יש לו דריסה אפילו בשור הגדול ובנס שבחיות וחזאב יש לו דריסה — רק בדקה ויש בכחו להמיל ארס ולשרף בשעה שהוא מתקיף ודורם בידיו — בכל אחת מהבהמות אשר על סוג דקות נחשבות כנון כשב ועז וכו'. ועכשיו נוהגין לאסור דרסות הזאב גם בגסות.

חתול נמיה ושועל יש להם דריסה בעופות וגם בגדיים ומלאים כלב אין לו דריסה בעופות. הנץ יש לו דריסה אפילו בגדיים ומלאים וכו׳.

בא לפנינו עוף וצווארו מלוכלך כדם חוששים שנדרס והוושם ניקב. ואין אנו בקיאים בבדיקה כלל. ולכן צריך להשהות את הבהמה י"ב חדש כל מקום שאנו בספק מרפה. וכן עוף זכר. ובתרנגולת כ"א יום אם חוזרת להמיל ביצים.

דבר שוודאי מרפה אפילו חי כמה שנים, לא יוסר האיסור ממנו. לכן כשנשבר, למשל, גפו של עוף סמוך לחיכורו שהיא מרפה בוודאי כי שמא ניקבה הריאה, במקרה כזה לא מועילה השהייה של י"ב חדש. אבל כשנשמם הגוף שאין חשש לנקיבת הריאה, התנאי של שהיית י"ב חדש מהני.

ב) נקובה: כשאנו מוצאים נקב באחד הקרומים מהמוח הבהמה או העוף. וכן עוף שיש לו נקב בעצם הנולנולת ע"י נשיכת חיה או נגיפה באבן — אפילו נקב כל שהוא מרפה. ניקב הוושם לחללו או תורבץ הוושם מרפה. זפק שניקב גגו נקב מפולש במשהו מרפה.

ואם יש נקב רק בעור אחד של הוושם, או ניקב בשר הזפק נקב בלתי מפולש יעשו שאלת חכם. ניקב הקנה במקום שמתפצל לכבד או לריאה — מרפה. אפילו במשהו. ניקבו שני קרומי הושם אפילו זה שלא כנגד זה — אנו ממריפין.

ניקב קרום העליון לבד אנו בודקין ע"י נפיחה.

ניקב אחד הסמפונות — הקנים החלולים שבתוך הריאה — במקום שאין בשר מגין ביניהם — פרפה.

נקב באחד מחללי הלב — מרפה. אכל אם הגקב לא מגיע לחלל אם מחמת חולי כשר — ואם בקוץ או מחמ מרפה.

ניקבה המרה — מרפה. נקב במחול במקום העב — מרפה. גיקבו הדקין מרפה. ושומן מהור סותם ודווקא של אותו אבר. קורקבן יש לו שני עורות. נקב זה שלא כנגד זה כשר. מחם שנמצא תחוב בקורקבן בפנים ולא ניקב מעור לעור בודקים מבחוץ אם יש קורם דם מרפה. מחם שנמצא בקורקבן וכלו מוקץ ונבלע בבשר ואין שום טימן של נקב לא לצד חוץ ולא לצד פנים תולין להקל. ובכל המקרים צריר לעשות שאלת חכם.

- ג) חפירה: חסר אבר שלם. כגון חסרה אונא מאונות הריאה. זכדומה (חוץ מהמחול השליא, והכוליא) — מרפה. וכל אבר כשניסב הוא — מרפה, גם כשחסר — מרפה.
- ד) נפולה: ניפל הלחי התחתון בבהמה או חרפום התחתון בעוף באופן שאינו פוגע בסימנים כשרה.

ניםל הלחי העליון או החרמום העליון — פרפה.

נימל הכבד מרפה. ואם נשתייר ממנו כשיעור ג' זיתים במקום מרה או שנים במקום חיותו וכל אחד שלם במקומו — כשר. ובעוף הכל לפי גדלו וקמנו.

- ה) קרועה: כגון נקרע רוב הבשר החופה את הכרס. או שנקרע הבשר שחופה את הגוף במקום אחר יש על זה הרבה דינים זצריך לעשות שאלת חכם.
- ו) נפולה: כגון בהמה שנפלה ממקום גבוה וחוששים לרימוק אברים. אין אנו בקיאים בבדיקה לכן שום בדיקה לא מהני אלא אם כן הלכה הילוך יפה. וכן הדין בעוף.

וכן בהמה או עוף שנחבמו והתנגשו בדבר קשה, יש חשש צפולה וריסוק אברים.

ז) פסוקה: אם נפסק חום השדרה ברוב היקפו של העור החופה את המוח — מרפה. נסדק לארכו — כשרה. ובגרגרת במקום

חשחימה נסדקה לארכה — אסורה ואם נשאר ממנה כל שהוא למעלה ולממה במקום שחימה — כשרה.

ח) שבורה: נשברו רוכן של כ"ב הצלעות בכיוון כלפי השדרה למעלה — מרפה. בבהמה אם נשברה אחת הצלעות הקמנות שאין לה מוח כשרה. בעוף — מרפה מחשש ניקוב הריאה מחמירין.

נשברה השדרה ולא נפסק חום השדרה -- כשרה.

והנה הבאנו לקורא רק דוגמאות אחדות למען הכניםו למושגי כל הבעיות הכרוכות בכשרות. ורבות ומסובכות מאד השאלות הכרוכות בנ"ל. והעיקר שיהודי הנאמן יזהר מאד בכל מקרה שיזדמן ישאל שאלת חכם.

אבר מן החי אסור לאכל מככהמה חיה ועוף.

דם בהמה חיה ועוף אסורים. דם דגים וחגבים מותרים. דם שנמצא בביצה בין על החלבון בין על החלמון — אסור. ואם יש תערובות של הרבה ביצים מרופות בקערה אחת ויש ספק אם מפת הדם היתה על החלבון או החלמון יעשה שאלת חכם.

דם האברים אינו אסור אלא אם כן פירש ויצא לחוץ או שפירש בפנים ממקומו ונכלע במקום אחר ומתעורר לצאת אבל לא פירש ולא נצרר — מותר.

נצרר הדם מחמת מכה אסור לבשלו עד שיחתוך מקודם מקום הנצרר. ואם שכח ובשלו ככה צריך שיהי' ס' באותה חתיכה נגד הדם. ואם אין ס' כל החתיכה נעשית נבלה וצריך ס' נגד כל החתיכה והחתיכה עצמה אסורה. אבל לצלי מותר.

### מליחה והרחה

צריך להדיח יפה את הכשר קודם המליחה במים דהיינו להשרותו כחצי שעה במים ואח"כ להדיחו הימב ממי השרייה ולחכות מעם עד שימפמפו המים מן הבשר קודם שימלחנו.

שכחו והשאירו את הבשר במים מעת לעת דהיינו עשרים וארבע שעות, הבשר וגם הכלי אסורים.

מלח ולא הדיח הכשר — אסור. ואם יש הפסד מרוכה צריך לעשות שאלת חכם.

צריך למלח במלח בינוני ולפזר את המלח בכל המקומות שלא ישאר מקום פנוי. ועופות צריך למלח גם מבפנים.

השיעור להשהות במליחה הוא כשעה שלמה. לכבוד שבת ויום מוב אפשר לקצר מעם עד שלישית שעה בקירוב.

קודם הדחת הבשר מהמלח, צריך לנפץ, ולהמיר את המלח ע"י שמיפה במים קולחים ואח"כ ידיחנו עוד שתי פטמים בכלי.

בשר ששהה ג' ימים בלא מליחה שוב אין המליחה מועילה לו אין להכינו מבושל כי אם צלי.

מותר למלח הרבה כשר ביחד אפילו כשר שור עם כשר עופות. מלח החתיכה עם חלכה. אם יש ם' בבשר נגד החלב, הכשר מותר זאם אין ם' כל החתיכה אסורה.

אםור להשהות את הכשר במלח לאחר פלימת הציר דהיינו אחר י"ב שעות. ואם שכח ישאל שאלת חכם.

את הראש צריך לחתך לשנים, ומן המלפים צריך לחתוך בעוקצים במקום החתך לממה — וימלחם.

הלב צריך לקרע לפני המליחה. ואם לא קרעו קורעו אחרי המליחה ומדיחו.

הכבד שהוא מפוג ואפוף דם אין לו תקנה לכשלו על ידי מליחה אלא צריך לקרעו שתי וערב ולצלותו. ואח"כ יכול אפילו לכשלו. ואין לצלות כבד ביחד עם בשר.

ביצים שנמצאו בגוף העוף. אם רק חלמון צריכים למלוח עם הבשר וצריכים הדחה ראשונה ואחרונה. ואם יש כבר חלבון גם קליפה קשה צריך גם כן למלח אבל להיזהר לא למלחן ביחד עם הבשר.

בשר לצלי אין צריך מליחה אבל להדיח הדחה ראשונה — לכתחלה — צריך. ונוהגין גם למלח קצת לפני הצלי אבל אסור להשהות המלח כי אם לצלאו מיד. ונוהגין בצלי שלא נמלח תחלה, להדיחו אחר הצלייה.

מימני בהמה וחיה מהורה נתפרשו בתורה. סימני עופות מהורים לא נתפרשו אלא שנמנו כל העופות הממאים והחכמים נתנו סימנים למי שאינו מכין ואינו יודע שמותם. דהיינו שצריך לבדק במיב העוף: עוף שדורם ואוכל בידוע שהוא ממא ושאינו דורם ואוכל אם יש בו ג' סימנים א) אצבע יתרה היינו רביעית מיל שלש האצבעות הקדמיות ב) זפק ג) וקורקבן שעורו הפנימי בלתי מהודק ונקלף ביד. זה עוף מהור.

וצריך להיזהר לא להישען בשום מקרה על דעת עצמו כי אם לפנות אל חכם בקי בדינים.

סימני דגים מהורים מפורשים בתורה סנפיר וקשקשת.

אסור לאכל או לבשל פירות מתולעים וצריך מאד להיזהר. ולפני שמבשלים צריך לבדקם.

ביצי עוף ממא אסורים. ביצת נכלה ומרפה אסורה. ביצה של ספק מרפה — אסורה. כל ספק אם היא ביצת נכלה או ביצת שחומה כגון ספק שאירע בשחימה — מותרת.

### בשר בחלב

בשר חלב אסור בבישול באכילה ובהנאה. ודווקא דרך בישול (וצלי בכלל בישול).

אסור לערב מים שהדיחו בהם כלי בשר עם מים שהדיחו בהם כלי חלב.

אסור להעלות בשר או מאכלי בשר על שלחן שאוכל עליו מאכלי חלב אלא אם כן נותן סימן להיכר או שעושה הפסק ביניהם בכדי שלא יבואו לידי מעות.

אחרי שאוכלים מאכלי בשר צריך להמתין שש שעות בכדי שיהא מותר לאכל גבינה. אכל גבינה אין צריך להמתין שש שעות אלא די שיקנח ידיו וידיח פיו ויחכה כחצי שעה.

צריך להיזהר שלא יגע הבשר כלחם שאם יגע בו אסור הלחם לאכלו עם גבינה. וכן להפך שלא יגע הלחם בגבינה לחה.

בכל מיני מקרים שנפלו או נגעו בשר בחלב חם בצונן או צונן בחם וכדומה צריך לפנות למורה הוראה.

איןבשר בחלב נאסר על ידי מליחה או כבוש אלא באכילה ולא בהנאה.

בכל מעות של בישול מאכלי בשר בכלי־חלב וכן ההפך אסור להשתמש בכלים וצריך לשאל פי מורה־הוראה.

כל מיני ירקות חריפים כגון כצל צנון חזרת וכדומה שחתכם

בסכין של כשר אסור לאכלם אח"כ בחלב עד שימול ממקום החתך כעובי אצבע.

## תערובות

איסור שנתערב בהיתר בין במינו בין שלא במינו צריכים ששים בהיתר כנגד האיסור.

אין מבמלין איסור לכתחלה: כגון שנפל איסור לתוך היתר ואין בהיתר ששים אז הוא יערים ויוסיף מן ההיתר עד ששים ומעלה בכדי לבמל את האיסור.

יש דברים שהם ניכרים ומוחשים מצד שלמותם או מעמם או טרכם וכד' שאין מתבשלים אפילו באלף.

צריך ליזהר לא לאכל כשר ודגים יחד משום סכנה ובין דגים ובשר צריך לשתות משקה או לקנח הפה במשהו לשם הפסק.

ומן הראוי שכל יהודי בעל נפש יר"ש אל יהסס בכל הזדמנות והזדמנות לשאל את הרב בכל עניני כשרות האכילה.

הנה תיארתי לפניכם קוראים נכבדים איזו דוגמאות אחדות של איסור והיתר בהכנת הבשר לאכילה. ובוודאי רק מעם מזעיר מכל ההלכות המרובות והמסובכות שנמצאות בנדון זה. אבל עיקר העיקרים הוא שכל אדם מישראל ישים אל לבו שבכל חשש של איסור באכילה שמזדמן לו עלול הוא לקבע את מהרת נפשו וזיוו מחשבתו, אם לא יזהר חלילה מלהכנים אל גופו דברים המממממים הלב מחלב ודם והלא בזה היא כל גדלות נפשנו של זרע אברהם יצחק ויעקב וכל אדם מישראל צריך לזכר את זה בכל עת ובכל שעה שמה נאה ויאה לאנשי ההמון לא נאה לבני מלכים. בנים של מלכו של עולם שבחר בנו להיות לדוגמא ולמופת.

וכן גם לאחים המנקרים העומדים על משמרת הקודש של המצאת הבשר לבתי ישראל אציע את דברי, דברי אח וידיד: אנא היזהרו נא לא להכשיל חלילה את בני ישראל. עיינו ולמדו הישב ועשו את מלאכתכם מלאכת הניקור ביושר. בכדי למנוע מכם את השורח הגדול של עיון בספרי ראשונים מגדולי ישראל כי השעה כאן במדינתנו דחוקה ואצה — (ולמי זה יש פנאי לעיין ולהתעמק ?!) הלא סדרתי

לפניכם ציורים מאירי-עינים וכל אחד יוכל לקיים את זה בבחינת כזה ראה ונהר!

ואין להרבות כאן על גודל הענשים הנוראים המגיעים לו לקצב בלתי-הגון בזת ובבא על הזניחו וזלזולו במלאכת-הקדש. ולא חשודים חלילה אחב"י במדינה זו על חפצם חלילה להונות ולרמות. אלא שהעדר הידיעה הוא בעכרנו.

אי לזאת אבקשכם ידידים החזיקו נא חוברת זו לפני עיניכם תמיד, בבית. ובמקולון שאתם חותכים ושוקלים את הבשר, וגם דבר תדברו ובאר תבארו לכל אלה הבאים לקנות את הבשר את חכתוב בתורה "ואנשי קדש תהיון לי", וכו'. והייתי מציע שכל קצב יתלה בחנותו שלם גדול עם אותיות מאירות עינים בשלש השפות.

וככה גם אני עושה בתרגומי חוברתי זו לשלש השפות בכדי לזכות את הרבים וזכות הרבים תהא תלוי' בי, בהפיצי חוברת זו בכל המשפחות בית ישראל אכי"ר וקראתי חוברת זו בשם תורת חיים כי היא מדריכה את האדם הישראלי לחיים של בריאות הגוף והנשמה גם יחד. ומה גם ששמי הפרמי כלול בתוכו ומובא בספרים הקדושים שכל מחבר צריך לרשום שמו בספרו.

כי חביב עלי עסק התורה והמצוות כי אין מוב אלא תורת כי חביב עלי עסק התורה לכם תורתי אל תעזובו" (משלי ד' פ"ב).

הציורים כסוף החלק האידית

## חורבן און - אויפבוי

ı

דו קלאנסט זיך, אה, מענמש דו בימערסט און וויינסט אז דיין וועלט איז דיר צעשמערט, פארדארבען: וואו איז, שרייסטו, מיין "אידעאל", דאָס שמרעבען צו "ליכט".

11

אָה און וועה, מהום זיפצען, יאמערם שמיל דיין נשמה, ווי אזוי האם דאם מים מיר פאסירם געשעהן?! און ווי אדם הראשון נאכ'ן פאַלגען דעם שלאַנג...

111

האָסמו זיך פלוצלינג, א נאקעמער דערזעהן...
עס וויימיגם דיין נשמה זעהענדיג די חוצפה
וואס שאלמעוועם און קעניגם אין לעבען איבעראל!
דער יושר פארשנימען, דער ליגען ער הערשם.
מאכען געלם לויפען נאך כבוד איז געוואַרען דער נייער אידעאל.

I۷

דער אמת פארווארפען מיעף באגראבען פון זיין געביין קיין סימן קיין אנדענק געבליבען. דאם הייליגקיים פון שמרעבען צו געמליכע מענמשליכקיים זוי פון אלע הייזער פארשוואונדען פארמריבען.

٧

אבער זואס קלאגסמו וואס וויינסמו דו אומגליקליכער מענמש? איז דען דאס גישמ געווען דיין שמרעבען?! אויסווארצלען "פאנאמיזם"! נאר פארשרימ, נאר פארווערמ איז דאך געווען דער רוף, דער ציעל פון דיין לעבען! VI

צעבראַכען האַסמו פּלוימען וואָס האָבען פּאַלאַצען געשיצמ צעריסען מראַדיציעס, געבראַכען יעדע מאַס און וואָג די פּראַכמ פון עלמער האַסמו באַליידיגט פאַרשעמט, און נאַך שמוינסמו און פרעגסמ זיך פאַרוואָס איז געקומען אוא קלאָג?

#### VII

א געשלאַגענער ענמוישמער פון אייגענעם אויפשמאנד און שמדעכען ווי אַן אבל שמעהסמו און עם מריפען דיינע אויגען! אויסגעניכמערמ פון שכרות, אויסגעלאַכמ פון פאָרשרים שמעהסמ פאַרקלעממ מימ'ן קאָפּ געכויגען, אין דיין מאָדערנעם לעבען.

#### IIIV

פאַרוואָם זשע מאַקע קלאָגםמו דו גרויסער זיעגער העלד האָסט דיין נצחון פאַרוואַנדעלמ אין קלאָג־ליעד. האָסט דאָך געזיעגמ, האָסט דאָך אַ נייע מאָדערנע וועלמי? פאַרוואָס ביזמו אַזוי באַמריבען אַזוי שרעקליך מרויעריג־מיעד?

#### ΙX

קלאָג מאַקע דו מענמש און באדויער באוויין דיין חורכן געמיינמ האַסמו צו בויען געבליבען ביזמו נאָר אַליין. נאָר געדענקען זאַלסמו, קיינמאַל נישמ צו שפעמ אויף תשובה ג־מ וויל פון דיר תשובה בוי צוריק און באניי דיין לעבען דיין דאַזיין...

## פאררעדע

זעהר חשוכע לייענער, מייערע כרידער!

מיין מיפסמע שמרעכונג און מיין ערליכער פארלאנג מימן פארלייגן פאר אייך אם דאס דאזיקע העפמ מימן נאמען: "תורת חיים", איז נישט חלילה, זיך באווייזען און גרוים האלמען: "זעם נאר זעמ, די וואונדערבארע אנדעקונגען וועלכע איך מאך א. א. ז. וו." איך בין זעהר וויים פון דעם. מיין איינציקע שמרעבונג און הארץ־וואונמש איז בלויז זיך אביסל און אייך, מאכען אנמיילנעמען אין דאנקבאר־געפילן מים וועלכן איך כין מיף אדורכגעדרונגען. דאנקבארקיים־געפילן צו השם יתברך פארן באשענקען זיין פאלק ישראל מים אזעלכע געפילן צו השם יתברך פארן באשענקען זיין פאלק ישראל מים אזעלכע דערהויבן צו דעם ווערם אנגערופן צו ווערן מימן נאמען מענמש. — געזעצן, פון איידלקיים און אדעליקיים; געזעצן וועלכע פירן צו געזעצן, פון איידלקיים און אדעליקיים; געזעצן וועלכע פירן צו געזעצן.

איך וויל דא פאר אייך חשובע לייענער, ארויסברענגען מיינע מיפע דאנקבארקיימ־געפילן וועלכע איך פיל צו השי"ת; געפילן וועלכע זיינען אין מיר געשמיגן און געשמארקמ געווארן, זיים מיין באשעפמיקן זיך מים דער הייליגער ארבעם פון שחימה און ניקור, און אין אלע געבימן און דינים וועלכע האבן א שייכות צו דעם פראצעם פון כשרן דעם פלייש צום עסן. אם די מצוות וועלכע השם יתברך האם אונז געגעבן מים זיין גרוים גענאָד בכדי אונזערע קערפערם און נשמות זאלן ווערן געליימערם און אויסגעאיידלם.

און הלוואי זאָלן מיר זוכה זיין אַז די אַנערקענונג פון דער געמלעכער גנאד, וועלכע דריקם זיך אוים אין די מצוות פון שחימה און ניקור זאל מיף אריינדרינגען אין די הערצער פון יעדן איינעם אידן אווי נאר ער געפינמ זיך. מיר זאלען פארשמיין ווי וויים די כשרות-געזעצן דערהאלמן אין אונז די געמלעכע אדעליגקיים, וועלכע איז געוועזן דער גרעסמער כאראקמער-שמריך פון אונזער פאלק, פון אנהייב פון זיין עקזיסטענץ. און אויך דא אין אמעריקע זאל דאס כשרות ווערן איינע פון די גרונמ-אידעאלן און פרינציפן פון אנהאלמן כשרות ווערן איינע פון די גרונמ-אידעאלן און פרינציפן פון אנהאלמן אידישקים אזוי ווי עס פלעגם זיין אמאל אין אייראפע און איבעראל.

פאר אייך מייערע ברידער, שוחמים און מנקרים שמעל איך דא פאר, אין א קאנדענסירמע פארם, די גאנצע ארבעם פון מרייבערן, באגליים מים פאמאגראפישע בילדער, אויך אלגעמיינע קורצע אנ־ווייזונגען, און דיני שחימה, מרפות, מליחה הדחה, תערובות א. א. ז. וו. זאכען וואם מען באדארף צו יעדער ציים געדענקען. אויך פאר אייך חשובע לייענער, וועלכע פארשמייען און פילן די ערהאבענקיים פון קדושת-ישראל אלם א רעזולמאם פון כשרות...

וויל איך דא פארברענגען א זאמלונג פון מייערע פערל-זאגען, באמראכמונגען און בליץ-געדאנקען וועגן הייליגקיים און דערהויבנקיים פון אידישן פאלק, וואס האם זיך ענמוויקלם און דערגרייכם זיין הויכקיים א דאנק דעם אפהיםן זיך פון אומריינע, אומכשרע שפייזן. די פערל האב איך צוזאמענגעקליבן פון די חז"ל און ווי אויך פון אנדערע קאפאצימעמן אויפן געבים פון ווימענשאפם און פילאסאפיע, אין אלע, און איבערחויפם לעצמע ציימן.

און אויב השי"ת וועם מיך לאון לעבן און כ'וועל זוכה זיין צו זען, או מיין העפם וועם האבן אפילו א קליינע ווירקונג, אפילו בלויז זען, או מיין העפם וועם האבן אפילו א קליינע ווירקונג, אין דעם אויף איינצעלנע פערזאנען, אויסצובעסערן זייער אויפפירונג אין דעם וועל איך דאם באמראכמן, פאר מיין גרעסמע באלוינונג פאר שווער לעבן, וועלכע השי"ת האם מיר געשאנקען אויף דער וועלם.

מיין מיפסמע תפלה צו גאָם איז: כ'זאל נאָך זוכה זיין צו זען די פארשמארקונג פון קדושת ישראל אין אמעריקע, אין ישראל און אויף דער גאַנצער וועלם אכי״ר.

דער מתכר

# תורת היים

דאָם מראדיציאָנעלע אידענמום איז — און איז אַלע ציימן געווען — די געמרייע הימערן און אָנהאַלמערן פון דעם ערהאַבענעם באַגריף פון מענמשלעכע ווירדע אין אינדיווידועלן זין ווי אויך אין אלגעמיין מענמשלעכן זין.

דאָם סיני געבאָם: "לא תרצח"! זאָלסם נישם מאַרדן און די שפעמערע וויזיע פון ישעיהו הנביא: "לא ישא גוי אל גוי חרב" – קיין פאַלק וועם נישם הייבן זיין שווערד אנמקעגן א פאַלק... אָם די צוויי באפעלן — געדאנקען קומען זיך צונויף אין איין גרונם-אידעע וועגן דער הייליגקיים און ערהאבענקיים פון מענמשלעכן לעבן אלם ש פרם ווי שלם כלל. עם איז דעריבער קיין וואונדער, וואָם אונזערע חז"ל אונזערע הייליקע געלערנמע און געמלעכע פילאַזאָפן האָבען צו אלע ציימן זיך אזוי שמארק באשעפמיקמ אין וואוילזיין פון מענמשלעכן קערפער און אין זיין גלייכגעוויכמ. און איבערהויפם וואָס זיי האָבן זיך אַזױפּיל געקימערט וועגן כשרע שפּייזן, וועלכע דארפן ערמעגלעכן דעם קערפער, זיין צוגעגריים אויפצונעמען די געמלעכע ווירקונג און איינפלום. עם איז דעריבער אויך קיין וואונדער נישם, וואָם צו אַלע צייםן אַלמערמימלעכע, מימעלאַלמערלעכע ווי אויך אין אונזערע מאָדערנע ציימן פארנעמען מעדיצינער אידן, ערפינדער אין מעדיצין-אידן כמעם דעם אויבענאן אויף דעם געבים, אויפן געבים פון היילן און פארהיםן פון קראנקהיים... עם ליגם דערין עפעס געמלעכעס־היסמאָרישעס, און פון ציים צו ציים ווערן שנדעקם נייע באווייזן ווי וויים די כשרות געזעצן, אונזערע מרש־ דיציאַנעלע כשרות-געזעצן זיינען הילפבאר פארן מענשענס געזונמ... און מער ווי איינמאַל האָם די פרוקענע וויםענשאַפם געמוזם בייגן דעם קאפ און מודה זיין און אנערקענען די ערהאבענקיים פון משה רכנו'ם געזעצן.

און מיר גלויבן, אז אַסאָך וואַסערן פון דער וויסענשאפּם וועם נאָך אַפּלויפן ביז מ'וועם זיך דערגרונמעווען און דערגיין די גרויסקיים פון אונזערע תורה-געזעצן וועגן כשרות, וועלכע האַבן צו אלע ציימן געדינם דעם אידישן פאלקם ווי א פאנצער געגן פארגרעבקיים און וועלכע האבן אונז געהאלפן אנהאלמן אונזערע געמלעכע נאנמקיים. די אזוי גערופענע — מים בימול דורך אונזערע "מאדערנע" אידן — "דייעמרי לאום" זיינען נישם עפעם שמיקלעך מנהנים פון אנהאלמען מראדיציאנעלע גאוואוינהיימן צו וועלכע מען איז צוגעבונדן גלאם אזוי — אן א זין אן א חן, אן מיפע איבערצייגונג, און אן אנאונג גלאם איז א גליק...

ניין! דאָם זייגען די געזוגמהיים נעזעצן, די געזעצן וועגן אַנהאַלמן די געדאגקען־קלארקיים, וועלכע יעדער אייגער אידישער מענמש הים אפ שמרענג געניי ווי דער באוואוסמזיניקער קראנקער מענמש הים אפ די אָנווייזונגען פון זיין געמרייען דאַקמער, וועלכער באפעלם אים: "דאָס מענסגמ דו עסן און דאָס מאַרסמו נישמ". "פון די שפּייזן דארפסמ דו זיך האַלמן וויים און און נאַר די דאַזיקע שפּייזן מעגסמ דו עסן און די שפּייזן זיינען געזונם פאר דיר"... און אבוואל דער קראנקער קען דאָר, נישמ גענוי פארשמיין ווי אזוי דורך דעם דאַקמערם אַנווייזונגען וועם אויף אים קומען א דערהאלונג, דאַך באצימ ער זיך מים דעם פולסמן צומרוי צום דאַקמער. ער באמראכמ דעם דאַקמער פאר דעם כפעציאליסם און קענער און ווימענשאפמס־מאן און ער דער קענער פאר קענער פאר און דאַס מאַנקען: דאָס מענסטו פון קערפער, דעריבער קען ער באפעלן דעם קראנקען: דאָס מענסטו פון קערפער, דעריבער קען ער באפעלן דעם קראנקען: דאָס מענסטו נישמי...

גענוי אם אזוי באציען מיר זיך, די מראדיציאַנעלע אידישע מענמשען צו דעם געמלעכן פארשפרעכן, צו דער געמלעכער דעק־לאראציע פון: "אני ה' רופאך"!! איך גאַם, בין דיין גאָם און דאַקמער היילער און דיין באשעפער, און איך בין דער היילער פון אלע דיינע קראַנקהיימן, איך בין דער וואָם זאָרגם פאר דיין זואוילזיין און איך גיב דיר די פאַרשריפמן וועגן דיין גייםמיק און פיזיש געזונמ... דאָם איז דער אלמעכמיקער גאָם, וואָם האָם אונז באשאַנקען מים דער בחירה חפשית, מים דעם כח פון פרייען אויסוואהל, וואָם איז גום און וואָם איז שלעכם. וואָם הייםם מהור – דיין, און וואָם הייםם ממא – אומריין... וואָם איז כשר – פאַסיק און צוגעגריים פאר אונז צום עסן, און וואָם נישמ! אַם דאַם איז דער גלויבן און מינשן. איבערצייגונג פון אידישן מענשן.

זעלבסמפארשמענדלעך, אז וואָס מער דאָס צומרויען פון קראַנקען

צום דאקמער איז אלם גרעסער, אלם שנעלער און ווירקזאמער זיינען די רפואות, וועלכע דער דאקמער פארשרייבט. דאך אויך אין פאל ווען דער קראנקער באצים זיך גלייכגילטיק צום דאקמער, אדער אפילו מים צווייפל, דאך אבער פאלגט ער גרונדליך די אנווייזונגען פון דאקמער דאן קען מען אויך ערווארטן די דערהאלונג און די גוטע רעזולמאטן פון דאקמערם אנווייזונגען... אם אזוי פונקם, איז עם מים אונזער אידיש פאלק. די שיכטן פון מרייע מראדיציאנעלע מאמינים מים אונזער אידיש פאלק. די שיכטן פון מרייע מראדיציאנעלע מאמינים בני מאמינים, וועלכע באציען זיך צו השי"ת מיטן פולסטן צוטרוי, צו השי"ת וועלכער איז אונזער רופא, און צו זיין תורה וועלכע איז אונזער רפואה, מטילא זיינען די אלע אנווייזונגען: אלע מצוות און דינים פון מומאה און מהרה, כשרות און מרפות א. א. ז. וו. א קוואל פון גייסטיקע און קערפערלעכע ערהאלונג און פארגעניגן פון רעליגיעזע פון גייסטיקנג און דערהויבנקיים.

שבער אפילו די פון אונזערע כרידער כיי וועלכע דשם גלויכנםגעפיל איז שמשרק אַפּגעשוושכם און זייער באציאונג צו אונזער שלע
געפיל איז שמשרק אַפּגעשוושכם און זייער באציאונג צו אונזער שלע
גייממיקע ווערמן און באגריפן איז זעהר ש קשלמע... דשך שזוי
לשנג ווי זיי וועלן נשר פשקמיש השלמן כיי די געזעצן פון כשרות —
פונקמ שזוי ווי דער אויכנדערמשנמער קרשנקער, וושם צווייפלמ אין
דשקמער, דשך השלם ער זיך שמרענג ביים דשקמערם שנווייזונגען —
דשן וועלען זיי אויך בלייבן — מרשץ זייערע צווייפלנישן און גלייכגילמיגקיים שנגעקניפם און שנגעבונדן אין די אייביקע אידישע
געמלעכקיים פון סיני...

דער דאזיקער געדאנק ווערם אויך אויסגעדריקם אין מדרש (איכה) "ואותי עזבו וגו'. — הלוואי אותי עזבו, ואת תורתי שמרו". — דער כביכול באקלאגם זיך, אז די אידן האבן אים פארלאזן און זיין תורה נישם אפגעהאלמן. געפינען אונזערע חז"ל און דעם דאזיקן אויסדרוק אן אנדיימונג, אז דער רבש"ע וואלם צופרידען געווען אויב אפילו, אז זיי פארלאזן אים — דאם מיינם: ווען זיי פארלירן דאם גרויםע, ליכמיקע פארשמענדניש פאר די געמלעכקיים ... וואלמן זיי כאמש אמוועניגסמן אפהימן זיינע געזעצן... ווייל בלויז דאם אפהימן די מצוות מעשיות אליין אן דעם מיפערן גיימטיקן באזים, איז אויך גענוג אנצוהאלמן די פארבינדונג פון גאם ברוך הוא, מימן אידישן פאלק. דורך אפהימן די געזעצן פון מאכלות אמורות — דאם אפהימן. דעם אידישן פאלק. דורך אפהימן די געזעצן פון מאכלות אמורות — דאם אפהימן. דעם אידישן קערפער פון די אומווירדיגקיימן פון אומרימועלע שפייזן.

דאָם אליין האלם דאָם געקניפּם און געבונדן מים דער געמלעכקיים און סיני-אייביגקיים.

אלם א באווייז -- פאר דעם "מאדערנעם אידישן מענמשן", וועלכער איז דאָך עפעם זעהר גייציק צו האָבן "וויםענשאַפּמלעכע באווייזן", אז אונזערע הייליקע תורה און אלע געזעצן איז מאקע מן השמים, איז מאַקע די לערע פון דער אייביקער געמלעכקיים, אויף וועלכע עם וועם קיינמאַל נישם חל זיין קיין ענדערונגען – קען אויך דינען דער אומכאשמריימבארער פאקמ, אז נאך כיז היינמ צו מאָג האם נאך קיין איינער פון די גרעסמע וויסנשאפמלער נאך נישמ אנדעקט נאך א באשעפעניש — אויסער די פיר וועלכע משה רבנו רעכנם אונז אוים אין דער תורה, וועלכעם זאַל באזיצן נאַר האַלבע סימני-כשרות: דער חזיר און האָז, וועלכע האָבן געשפּאַלמענע קלאָען און זיינען נישם מעלה-גרה, און דער קעמל און קראַליק, וועלכע זיינען יא מעלה-גרה אבער האבן נישם קיין געשפאלמענע קלאען און דעריבער זיינען זיי נישם קיין בהמות מהורות. אלזא, פרעגם זיך דאך א פראגע, ווי אזוי האָם דאָם משה געוואוםם, אז נאָר די פיר אליין געפינען זיך אויף דער וועלמ? — און עם זיינען דאַך שוין אַפּגעפּלאַסן מויזנמר יאָרן און עם זיינען דאַך שוין ענדעקמ געוואָרן נייע קאַנמינענמן און לענדער: אמעריקע, אוסמראליע א. א. ז. וו. און עם זיינען שוין ענדעקם געוואָרן פארשידענע בהמות פון וועלכע אונזערע אור-שפרינגלעכע עלמערן האָבן קיין באגריף נים געהאַם, ריינע און אומריינע באשעפענישן און פון צווישן די אלע האבן מיר נישם קיין איין נייעם ספעצימען, וועלכע זאָל באַזיצן בלויז האַלבע סימנים. בלויז צושפאלמענע קלאַען, אַדער בלויז מעלה-גרה זיין. אַלזאַ, פון וואַנענזשע האָם משה רבנו גענומען און בפצייכענם אַז בלויז די אויבן דערמאָנמע חיות האבן די האלביקע סימנים?! נאר פון דעם געמלעכן, הימלישן קוואל, נאר פון אונזער הייליקער תורה, וועלכע איז צו אונז אנמפלעקם געוואָרן מסיני! און עס וועם שוין קיינמאַל נישם אין דער נאַענמער אַדער וויימער צוקונפמ אַנדעקמ ווערן עפעס וואָס זאָל חלילה קענען אָפּלייקענען די הייליגקיים און אייביגקיים פון אונזער תורה. ווייל אונזער תורה איז תורה מן השמים און אלע אירע ווערמער זיינען פון גאָם ברוך הוא אַליין. און גאָם ברוך הוא האָם אונז געגעבן די תורה כדי מיר זאלן קענען אנהאלמען אונזער עקזיםמענץ אונזערע קערפערם און אונזערע נשמות און די העכסמע הייליגקיים און געליימערמקיים. הייליגקיים פון כלל און הליגקיים פון יחיד. ווערזשע קען וועגן זיך אנמקעגנשמעלן די געזעצן פון אונזער גייסמיקן און פיזישן געזוגמ, די געזעצן פון איסור והיתר אין אונזער דייעמ, וועלכע זיינען אנגער צייכנם געווארן פון באשעפער און זארגער פון געזונמהיים אליין!

עם איז צלעמען גום בצקצנם, צז אין דער וויסענשצפטלעכער וועלם פילם זיך יעצם א נייגונג צוריקצוקערן צו גלויבן, צום גלויבן, אז די וועלם ווערם אַנגעפירם פון אַ באשעפער, פון אַ דאָמינירנדן כח, וועלכער האם זיינע צילן און ווילן. א ווילן, וועלכע אונזערע חז"ל ,"כשעלה ברצונו", האבן שוין פון לאנג באצייכנם מים די ווערמער: ווען עם איז אויפגעגאנגען דער ווילן פון השם יתברך. מיר דאס פאלק פון אמונה, דאם פאלק פון גאם. וועלכעם גלויבם אין ווילן פון גאם, וועלכעם איז פארקערפערם געווארן אין די אלע מצוות מעשיות פון דער תורה. מיר, דאם פאלק פון ישראל האבן פון שמענדיק אן געהייםן דעם מענמשן פארשן און שמודירן, זוכן און דענקן. ווייל וואס מער וויסגשאפם, וואס מער זוכעניש אין די פארהוילענע קוואלן פון דער נאמור, אלם נאנמער, אלם קלארער וועם ווערן די אמונה. גענוג אנ-צוווייזן אויף דעם רוף פון ישעיהו הנביא: "שאו מרום עיניכם וראו מי ברא אלה?" וכו'. הויבם אויף אייערע אויגן, מענמשן, און פרעגמ זיך ווער האם דאם אלם באשאפן... אלע וויסענשאפמסליים, כעמיקער, פיזיקער, באקמעריאלאגן, פילאזאפן, מאמעמאמיקער, יעדער איינער פון זיי קומם צו אַ פּונקם פון פראַבלעמען אויף וועלכע ער האָם נאָר איין אמתן ענמפער: גאמהיימ! ספעציעל אין אונזער אמאמישער עפאכע קומען אלע עהרלעכע, נישם היפאקרימישע פארשער צו דער איבערצייגונג אז: "מה רכו מעשיך ה' כלם בחכמה עשית" – ווי גרוים זיינען דיינע מעשים אלמעכמיקער גאמ, אלעם האסמו באשאפן מים חכמה און פלשן... און מיר, דאם אידישע פאלק גלויבן און זיינען מיף איבערצייגם אז די געמלעכע חכמה האָם זיך קאַנצענמרירם אין אונזער תורה. יעדע מצווה איז א פלאנירמער אויסדרוק פון השם יתברך פאר אונזער וואוילזיין. די אלע מצוות וועגן אונזער קערפער-לעכער אויפפירונג פון שפייזן א. א. ז. וו. אלץ איז פון ווילן פון השם יתברך. און וואס מער און בעסער מיר וועלן די מצוות נאכפאלגן אלץ בעסער און אלץ איידעלער וועלן אונזערע חושים ווערן פעאיקער צו פילן און געניסן פון דער אייביקער גומסקיים, ערהאבבנקיים פון אייביקער געמלעכקיים. פון דער פרעסע און זשורנאלן קומען כאריכמן, אז די מענמשר היים קערם זיך אום צוריק צו רעליגיע, און לייענענדיק דאס, פרעגמ מען זיך אליין: איז דאס מעגלעך, די 20סמע "סענמשערי", וואס איז אזוי פיל מים וויסענשאפם און די אמאמישע עפאכע, זאל קומען צו גאמהיים? — דער ענמפער איז: יא! און דאס האט געזאגם דער בארימטער פילאסאף פרענסים בייקאן, אז אביסל פילאסאפיע נעמט דעם מענמשן אוועק פון גלויבן, אבער אסאך פילאסאפיע ברענגמ אים צוריק צו אים.

ווארים ווי לאנג איז דאס געווען ווען די וויסענשאפט פון כעמיע, פיזיק, מעדיצין, האבן געדענקט, אז קיין סוד איז פאר זיי נישט פארבארגען, אבער ביסלעכווייז האבן זיי זיך געכאפט, אז נאכדעם ווי עס ווערן קלאר אלע זייערע אויסרעכנונגען פינקטלעך, פרעגט זיך, וואו איז די קראפט וואס פירט אן מיט אזא ארדענונג, ווער האט געלאזן גיין דעם אוניווערס מיט אזא אייביקער הארמאניע?

דא הויכן אן די וויסענשאפמסליים צו אנערקענען די גאמהיים, ווייל אנצוהאלמן דאס לעבן אויף דער ערד זיינען נוימיק פינקמלעכע באדינגונגען, אז עס קען נימ זיין דורך א צופאל. די ערד דריים זיך מויזנמ מאל א שמונדע, אויב זי זאל זיך דרייען הונדערם מאל א שמונדע, וואלמן אונזערע מעג און נעכם געווען 10 מאל אזוי לאנג און די זון וואלמ פארברענמ אין דעם לאנגען מאג אלע פלאנצן, און די לאנגע נעכמ וואלמן אלע געוויקסן פארפרוירן געווארן.

די זון וואָם איז אונזער קוואל פון לעכן, גים אזוי פיל היץ, און אונזער ערד איז פונקם אזוי וויים פון דער זון, אז איר אייביק פייער זאל אונז געבן אזוי פיל ווארעמקיים וויפיל מיר דארפן, און נים אופיל

ווען די זון זאל ארויסגעבן נאר א העלפם פון איר איצמיקער היץ, וואלמן מיר פארפרוירן געווארן, און אויב די זון וואלם אריוס־געגעבן א העלפם מער היץ ווי איצמער, וואלמן מיר פארברענם געווארן. אויב די לבנה וואלם געווען פון אונז נאר פופציק מויזנם מאל וויים, אנשמאם איר איצמיקער וויימקיים, וואלם דאס שמייגן און פאלן פון וואסער און ים געווען אזוי גרוים, אז צוויי מאל א מאג וואלמן אלע קאנמינענמן פארפלייצם געווארן אפילו די הויכע בערג וואלמן פארשווענקם געווארן.

אויב די שאַלעכץ פון דער ערד וואַלם געווען נור מים 10 פום

דיקער ווי איצם, וואלם נים געווען קיין אקסידזשען: "זויער שמאף" אן וועלכע אלע לעבעדיקע באשעפענישן וואלמן אויסגעשמארבן.

אויב אונזער אַממאָספערע, דאָס הייסמ די לופּמ, וואַלמ געווען אַסאַך דינער, וואָלמן אייניקע מעמעארן, וואָס ווערן פארברענמ אין דער לופּמ אין די מיליאָנען יעדן מאָג געפאלען אויף אַלע מיילן פון דער ערד און פאראורזאַכמ פייערן אומעמום.

באַמראַכמ נאָר דאָס לעבן פון די פּייגל, די נאַמור ווי דער גרעסמער מוזיקער, האָמ אויסגעלערנמ יעדן פּויגל צו זינגען זיינע ליבע לידער, די אינזעקמן צו רופן איינס דאָס אַנדערע דורך זייערע פיל קלאַנגען.

די נאמור איז דער גרעסמער כעמיקער, וואס גים אריין דעם מעם אין פרוכמן און נעווירצן, פארוואנדלם וואסער אין קארבאניק עסיד, אין צוקער אין האלץ, און דורכפירענדיק דעם פּראצעם גים זי ארוים זויער שמאף, די לעבעדיקע באשעפענישן זאלן קאנען אמעמען און לעבן.

בעמראכם נור די קאנמראלירונג פון דער נאמור, אינזעקמן זיינען פרים ורבים, מערן זיך זעהר שנעל, ווארום באהערשן זיי נים די וועלמ, דאס איז צוליב דעם, וואס זיי האבן נים קיין לונגען, זיי אמעמען דורך מרייבלאך, איז ווען א אינזעקמ וואקסמ נרוים, וואקסן מים זיינע לופם מרייבלאך, לוים זיין גרוים, דעריבער איז נימא קיין גרויםע אינזעקמן, אויב די פיזישע באגרעניצונג וואלמ נים געווען, וואלמן מענמשן נים געקענם עקזיסמירן אויף דער וועלמ. שמעלמ זיך פאר ווי וואלמן מיר געקענם לעבן, ווען אינזעקמן וואלמן געווען אזוי גרוים ווי חיות אין די וועלדער.

און איצם וועגן דעם מענמשן אליין. די וואונדער פון מענמשלעכן שכל ,דער אינסמינקם פון יעדער באשעפעניש איז גרוים גענוג, אבער די קראפם פון מענמשלעכן דענקען, איז וואונדער איבער וואונדער. מיר קענען דאם נים פארשמיין און אננעמען אז אונזער שכל איז א חלק אלוה ממעל, א מייל פון געמלעכן אוניווערזאלן שכל, פילע היינמיקע וויסענשאפמסליים זאגן ווי דער באריממער פילאזאף דעקארם, מיר דענקען, א סימן, אז עם איז דא א איבער נאמירלעכע קראפת, וואם האם אונז דעם שכל געגעבן. דער פאקם, וואם א מענמש קען באגרייפן די אידעע פון ג'. דאם אליין איז א באווייז אז עם איז דא א באשעפר דער באגריף פון ג' וואקמם ארוים פון געמלעכער פעאינקיים אין מענמשן. די פעאיגקיים פון רמיון, וואס האם גארנים פעאינקיים אין מענמשן. די פעאיגקיים פון רמיון, וואס האם גארנים

צו מאן מים אונזער פיזישער וועלם, כלויז דער מענמש באזיצם די קראפם צו פילאסאפירן און אריינדרונגען אין דער גאנצער מיסמעריע פון דער וועלם און קומען צו דער אידעע, אז עם איז דא א איבער־נאמירלעכער כה הדמיון, וואס האם אריינגעגעכן אין מענמשן די פעאיגקיים צו פארשן און גלויבן אז עם איז דא א ג'. וויסענשאפמסליים, וועלכע פארשמיין און זוכען און ווילן אלץ דערגיין מים שכל, קומען צו א געוויסן פונקם און מער גיים עם נים, כעמיקער גיין אזוי וויים, ווי ביז צו די אמאמען און עלעקמראנען, ווייסן ווי אלץ קאמבינירם זיך, ווי אלץ פאראייניגם זיך און מיילם זיך פאנאנדער, אבער וואו איז די פארבארגענע קראפם, וואס מרייבם און האלם אויף די אמאמען, עלעקמראנען און אלץ ארום זיי. צוליב די אלע אורזאכן מוז מען זאגן, אז עם איז נימא קיין איין שאנס פון א מיליאן, אז דאס לעבן אויף אונזער פלאנעם איז געשאפן געווארן דורך א צופאל.

עם ווערם געזאגם (אין משלי כ' כ"ג) "נר ה' נשמת אדם". צ ליכם פון גאָם איז די נשמה פון מענמשן. די דאזיקע ערהאבענע מענמשלעכע זעלע איז אַננעקניפם אין מענמשענם קערפער ווי דאָם פּלעמעלע אין קנייםל פון צ ליכם, און בכדי, אז דאָם ליכם זאל זיין קלאר און זויבער איז דאָך צ נוימווענדיקיים אז דער מאמעריאל אין וועלכן דאָם ליכם איז אַנגעקניפם זאָל זיין געפלעגם און געשפּייזם מים זעהר איבערקלויבבערישע און פאסיקע שפייזן. דארפן מיר אלוא דערפון פארשמיין, אז דורכן פארנאכלעסיגן די שפייז-געזעצן, וועלכע עס האָבן אונז געלערנם די תורה און די חז"ל — ווערם דער דאזיקער נר-ה', דאָם געמלעכע פייערל און ליכמל אין אונז פארמונקלם און פארצוקם... און אנשמאם באלייכםן און צו דערווארמען און צו שאפן פריינמשאפמס-באציאונגען צווישן מענמש און מענמש... ווערם דאַם דאזיקע פייערל צ רויכערדיקער פלאם פון מיספארשמענדניש און האַם צווישן מענמש... ווערם

און ווי ליכמיק און מעכמיק דערשיינען פאר אונזער אויג די אלע היסמארישע געשמאלמן, אנהויבנדיק פון משה רבנו, וועלכער האם שוין אלס קינד נישמ געוואלמ זויגן אומפאסיקע פאר זיין הייליק מויל, שפייז... ביז דניאל און זיינע פריינמ, וועלכע האבן זיך באניגנמ מימ מרוקענע קערנער אבי זיך נישמ פאראומרייניגן, מימ דעם עבודה זרה׳דיגע ברוים אין די ציימן פון נבוכדנצר, ביז אליעזר און זיינע פריינמ פון די ציימן פון אנמיכוסן ביז שפעמערדיקע אלע

צייפן, וועלכע זיינען געווען גריים בעסער צו שמארבן אויף נויםר ווענדיקן, קדוש השם, איידער זיך חלילה פאראומרייניגען מים אומר רייניקייםן פון נבלות ומרפות! יא, אונזערע שמרענגע געזעצן וועגן אפהימן "ג'מס ליכמעלע" אין אונזערע קערפערם וועלכע זיינען אונז געגעבן געווארן אין אנפאנג פון אונזער נאציאנאלן געזעץ, זיי האבן אונז געשמארקם אויך פיזיש געליימערם און געשיצם אונזערע קערפערם עס זאלן זיך אין זיי נישם קענען באתעפמן פארשידענע קרענק, וועלכע האבן געפלאגם די אומות העולם פון שמענדיק אן. און מאקע נאר א דאנק די דאזיקע דינים, וועלכע קוקען אוים אפשר ביי דעם "מאדערנעם" איד, צו זיין אביסל "מאדנע" און אומפאר־שמענדלעך מאקע די "דינים" האבן אנגעהאלמן אונזער עקזיסמענץ אין אלע גלותן ביזן היינמיקן מאג, ווען מיר האבן ב"ה זוכה געווען צו דער ווידעראויפלעבונג פון מדינת ישראל.

עם ווארנם אונז די הייליקע תורה: "קינדער זענם איר צו דעם אלמעכמיקן אייער גאמ"... "ווייל א הייליק פאלק ביזמו צו דיין גאם דעם מעכמיקן, און דיך האם ער אויסגעקליבן צו זיין צו אים א צירונג-פאלק, מער פון אלע פעלקער וועלכע געפינען זיך אויף דער אויבערפלאך פון דער ערד.

## זאַלסמו נישמ עסען קיין אומווירדיקיים!

ווייל יעדער קערפער פון א אידן דארף זיין ווי דער משכן פון גאַמ און עם איז שמרענג פארבאטן צו פאראומרייניקן אדער פארשמוצן דעם דאַזיקן וואוינ־אָרט פון גאָמ!

זאלן זיך די אנדערע פעלקער פירן זייער לעבענס־שמייגער און עסן ווי זיי ווילן און וואס זיי ווילן. — מיר אבער די קינדער פון אברהם יצחק ויעקב, מארן נישמ, צוליב יעדע, קליינע, ציימווייליקע הנאה פאראומרייניקן אונזערע בלומן און זאָמען. עס רום אויף אונז א גרויסע פאראנמווארמלעכקיים.

אין דער פראגע פון השגחה.

צווואָם דאַרפּן מיר בכלל, אַז ווער ס'זאָל נישמ זיין זאָל אויפּפּאַסן אויף דער כשרות?! זיינען דאָך די, וואָס זיינען אַפּגעהימן און געוואַרנמ אין כשרות, סיי-ווי-סיי אַפּגעהימן, — און די וועלכע פארנאכלעסיקן און באַציען זיך מים גרינגשעצונג, וועלן דאַך סיי-ווי-סיי נישם פאלגן. מאַ וואָס איז די גאַנצע אָנשמרענגונג פון השגחה ניימיק?!

דערויף קאן מען ענמפערן מים א קליין מעשה'לע: אין אמאליקע ציימן, אין די אלמע קליינע שמעמלעך פלעגמ זיך פירן, אז יעדע נאכמ פלעגן ארומגיין הימערם ארום דעם שמעמל און פון דעם מורעם פון שמעמל, פלעגמ יעדע שעה אפקלונגען אן אויסרוף: איינם א זייגער! — צוויי א זייגער! — דריי א זייגער א. א. ז. וו. איז אמאל א גרוים־צוויי א זייגער! — דריי א זייגער א. א. ז. וו. איז אמאל א גרוים־שמשישען מענש אויסגעקומען איבערנעכמיגן אין אזא שמעמל, האם ער זיך שמארק געוואונדערם און געפרעגמ: "צו וואס רוישם איר און מאכם א געקלונגעריי אינמימן דער נאכמ? — די וואכענדיקע קענען דאך אליין זען ווי שפעם עם איז שוין און די פארשלאפענע, וואם קען זיי דאם קלונגען העלפען?

אויף דער פראגע האם מען דעם גרויסשמעמישן געענמפערמ, יעס, מייערער פריינמ, עס איז נוימווענדיק דאס רופען! — פאר די וואכענדיקע איז דאס רופן אן אנצוהערעניש אז די שומרים הימן און שמייען אויף דער וואך עס זאל נישם זיין קיין איבערפאל אויף דעם שמעמל, און פאר די פארשלאפענע דינם דאס קלונגען — א רוף און א דערמאַנונג: פיללייכם האם איר נאך נישם דערפילם עפעס, וואס איר האם שוין פארשפעמיגם. וועקם אייך אויף, דערוואַכט און שמיים אויף צו אייער ארבעמ!!...

דאָס זעלבע איז מים דער השגחה דא אין אמעריקע. די משגיחים די שומרים, וועלכע שמייען אויף דער וואך, זענען ווי א רוף פון דערמונמערונג צו די אלע מרייע איבערגעבענע מסורת׳דיקע אידן. זיי זאלן וויסן, אז זיי זענען נישם אליין. און פאר די וואס זיינען שוין ר״ל פארכאפם געווארן אין דעם דרעמלניש פון דעם "מאדערנעם שמייגער פון לעבן״ דינם די השגחה, ווי ארוף צו תשובה, ווי אן אנקלאגע און אויפפאדערונג זיך צו דערמאנען נישם חלילה צו וויים צו פארקריכן אין די חלומות פון אסימילאציע און מאדערניזם. א איד מוז וויםן וואס ער איז!...

כי גר ה' נשמת אדם"! און צזוי לאנג ווי השם יתברך גים אונז, קראפם, אז דאָם הימלשע פלעמעלע זאָל ברעגען און לייכפן אין אונז, אין יעדן איד, מוזן מיר זען און אויפפאסן, אז דאָם פלעמעלע זאָל זיין לוימער און איידל, אויף דעם שמיקל שפאן פון אונזער לעבן, לאָמיר אפהיפען דעם קערפער פון אלע אומווירדיקייםן וועלכע זענען געגן דער תורה. ווייל די אלע מצוות פון אונזער הייליגער תורה זענען פאר אונזער וואוילזיין און גליק, גייסמיקן און פיזישן, און וואויל און ליכמיק איז דעם וואס פארשמיים דאס, און וואויל און ליכמיק איז דעם וואס גלויבמן...

אלע אונזערע פיינם און פארלוימדער פון די אורשפרינגלעכסמע ציימן און די לעצמע ציימן, און אלע זייערע פרובן צו ברענגען אונז ציימן און די לעצמע ציימן, און אלע זייערע פרובן צו ברענגען אונז צום אונמערגאנג, פלעגן ארויפווארפן אויף אונז מים געוואלם און צוואנג זייערע באפעלן. ווי אויך געשאפן אזעלכע באדינגונגען מיר זאלן מוזן חלילה פאראומרייניקן אונזערע קערפערס מים מאכלות אסורות... א. א. ז. וו. אין זייער אונמערבאוואוסמזין האבן אונזערע פיינם געפילם, אז אין אונזער אפגעהימענקיים פון עסן, די אומווירדינר קיימן ליגם באהאלמן דער סוד פון אונזער אייביקער עקזיסמענץ... אונזער גייסמיקע דערהויבנקיים! אונזער ספעציפישע היילינקיים און אומבאזיגמקיים! צו וועלן מיר חלילה יעצם, ווען מיר האבן דערלעבם צו אזעלכע נסים גלוים ונסתרים... זיך אליין חלילה אפזאגן פון איינע פון אונזערע קארדינאלסמע מימלן פון דערהויבנקיים און עקזיסמענץ. עס זאגם אונז די תורה: "כי אני ה' אלוקיכם אשר הבדלתי אתכם מן העמים... והבדלתם בין הבהמה המהורה... והייתם לי קדושים כי קדוש אני ה' ואבדיל אתכם מן העמים להיות לי"...

איך בין דער אלמעכמיקער אייער גאמ, וואס האמ אייך אפד געזונדערם פון די פעלקער. זאלם איר אויך מאכן א צווישנשייד צווישן די בהמה, וואס איז ריין און די וואס איז נישם ריין און הייליגע זאלם איר מיר זיין, ווייל הייליק בין איך. און איך האב אייך אפגעזונדערם פון די פעלקער איר זאלם זיין צו מיר...

מייערע ברידער לעזער: לאָמיר זיך שמארקן און פארמיפן אין דעם באַדיים פון די אויבנדערמאָנמע ווערמער. לאָמיר זיך באַסיען צוריקברענגען דאַ אין אמעריקע דאָס קדושה־געפיל, מים וועלכן השי"ת האָמ אונז באַשאַנקען און וועלכעס איז געווען אזוי אַנערקענם אַנזער ענדיק אין די אלע אַנדערע לענדער פון אונזערע, וואו מיר זיינען געווען ביז יעצם. אין די אלע אַנדערע לענדער מראץ אונזערע עקאַנאָמיש-פּאַלימישע, שווערע באַדינגונגען האַבן מיר זיך אזוי הויך געהאַלמן מאַראַליש־רעליגיעז, אַז אפילו די גרעסמע פיינם אונזערע האַבן געמוזם צוגעבן דאָס מיר פאַרמאָגן אַזאַ מין "עמוואָס" ער־האַבן געמוזם צוגעבן דאָס מיר פאַרמאָגן אַזאַ מין "עמוואָס" ער־

האבענקיים, וועלכעם זיי קענען נישם דערגרייכן. און וואם זשע האם דא פאסירם מים אונז אין דעם רייכן, פרייען, נאם געבענמשמן אמעריקע?!!

### איך קום פון רוסלאַנר.

איך קום פון רוסלאנד. ארום זיכן מיליאן אידן האכן דארטן נעלעכם אונטער דער רום פון די ראַמאַנאָפס. אונטערן שווערן דרוק פון דער באַגרענעצונג פון זייער מענמשלעך-בירגערלעכע רעכמ, זיינען אונזערע ברידער געצוואונגען געווען מיילמאל צו פירן זייערע אונמערנעמונגען אויפן געבים פון האנדל, אינדוסמריע, ארבעם א. א. ז. וו. און געוויסע ריכמונגען, וואס האם אפם נישם אזוי געשטימם מים דער אַבסאַלומער מאַראַל... אום אַנצוהאַלמן זייער מאַמעריעלע בימערע עקזיסמענץ, האבן זיי מאקע אמאל, ווי דער פסוק זאגמ: "על פת לחם יפשע גבר", איבער א שמיקל ברוים באגיים א מענמש אמאל פארברעכן, אבער - רוצחים, בלומ-פארגיסער, איינ-פאַכע גענגסמער, האָבן אידן אין דעם לאנד נישם ארויסגעגעבן. דאָם "געבאָם" לא תרצח — זאַלסט נישט מאָרדן האָם געדאַרפּט מים זיין גאנצער קראפם זיין אין אלע שיכשן, אפילו אין די געפאלנסשע פון אונזער פאַלק... וואָם זעען מיר ליידער דאַ אין דעם לאַנד פון גליק, פראַספּעריטי און "גום-טיים". מיר האָבן זיך דאַ זעהר שנעל אקלימאטיזירט און לויטן סטיל פון דער מדינה - האט מען זיך מים א לייכם געוויםן אלאז געמאן צו די פארגעניגנס. עפענמלעך "אַן בושה, אפילו אויף "סעודות־מצוה" ווי בר-מצות "פדיון הבן א. ד. ג. ווערם סערווירם מרפות ונבלות... און גלייכצייםיק מים דעם דאזיקן צולאזנקיים און איבל איז די דערשיינונג פון אידישע נעמען אין די די פירענדע "בריינס" – מוחות פון דער אונמערוועלמ פון מערדער און רויבער געוואָרן ווי א נאטירלעכע דערשיינונג!... יש, די פאלגן פון לייכמזיניקן פארשמוצן זיך מים נכלות ומרפות געגען וועלכע אונזער הייליקע תורה ווארנם אונז אזוי שמארק האם נישם פארשפעםיגם. יא, מיר געפינען שוין אידן צווישן די ערגסמע בלום־פארגיסער מערדער און גענגסמער, פארגוואלמיגער, עלמערן-בערדער... און עם איז אַ שאַנדע דאָם אַלעם אויםצורעכנען...

איך קוק זיך צו צו די פנימער פון אונזערע ברידער: די

אָפּגעהימענע אין מאכלות אסורות קענען זיך אויך אַמאַל נישמ באַהערשן און וועלן באַליידיגן, זידלן באַשמוצן איינער דעם אַנדערן... אָבער נישט צום מעסער... אָבער רחמנא ליצלן די וועלכע שפּייזן זיך מים די אומווירדיקע מרפות ונכלות האבן שנעל איבערגענומען עשו'ם וועגן פאר'סמ'ען, מאַרדן איז געוואָרן אַ גאַנגכאַר מימל אין אַלע געזעלשאַפמלעכע און פאַמיליערע באַציאונגען... מים דעם דאַזיקן געדאַנק וועגן אָפּהימן די ריינקיים פון קערפער ככדי אים צו מאַכן פעאיק אויפצונעמען די געמלעכע קדושה, געפינען מיר נאך ביי משה רבנו ווען ער איז געווען אין דעם קעסמעלע כיים נילוס און ווען פרעה'ם מאַכמער די פרינצעסן האָם גערופן אַלערליי נוירמעס אַנצוזייגן דאָם קינד... האָם ער דער קליינער משה נישם געוואַלם זויגן ווייל זאָגן אונז אונזערע חכמים: ער האָם אין זיינע שפּעמערע יאָרן געדאַרפּם רעדן מים דער שכינה דעריבער האָם ער שוין קליינערהיים זיך געווערם געגן יעדער אומריינקיים... עס זאָל חלילה נישם אריינקומען אין זיין כלום שפייז פון די זואס געהערן צו דער אויסגעלאַסענער זנות־אומה די מצרים...

און דעריבער האָבן אונזערע חז"ל — די גייסטיקע ריזן אונזערע, וועלכע האָבן פאראויסגעזען דעם שיקזאל פון אידישן פאָלק, וועלכעם וועלכע האָבן פאראויסגעזען דעם שיקזאל פון אידישן פאָלק, וועלכעם וועט זיך דאַרפן ראַנגלן צווישן אסאַך פעלקער אין אלע גלות'ן זיי האָבן אונז אויסגעארבעט אַ קאָוד פון דינים און איסור והיתר, וואָס מען מעג עסן און וואָס מען מאָר נישט. און אַלעס בארוט אויף דער איבערצייגונג און אמונה אַז נישט כשרה שפייזן פאַרטעטפט און פאַרפעטט דעם אידישן הייליקן געטלעכן גייסט...

און פיללייכם ווילם איר חשובער לעזער פרעגן א קשיה: מיר געפינען דאך אויך ביי די פעלקער פון דער וועלם, וועלכע שפייזן זיך מים אם די אלע שפייזן וועלכע ווערן באטראכם דורך אונז פאר אומווירדיק און דאך וואקסן זיי גרויסע שמארקע און געזונטע?!

וועל איך דיר מייערער לעזער ענמפערן: קוק זיך צו אביסעלע מער מים באמראכמונג, וועם איר אויסגעפינען, אז דער מייל פון די פעלקער, וועלכע לעבן דאס מגושמ'דיקע לעבן און איז נישם איבער־ קלייבעריש אין זייערע שפייזן, וואקסען מאקע אוים מעגלעך שמארק און קרעפמיק אין זייערע קערפערם — אבער זעהר נידריק און פארגרעכמ אין זייערע זעעלן.

אמת... דער מער אַריסמאָקראַמישער, אינמעליגענמער מייל

. :

פון זיי, וועלכע זיינען יא איבערקלייבעריש אין זייער שפייז און לעבן מער ווייניקער לוים די געזעצן פון היגיענע, אבוואל זיי וואקסן נישם מער ווייניקער לוים די געזעצן פון היגיענע, אבוואל זיי וואקסן נישם אוים אזוי מעכמיק קערפערלעך ווי דער איינפאכער פויער און פיללייכם וואקסן זיי אוים צארם און מאגער... אבער פון זיי משקע רעקרומירם זיך די גאנצע אינמיליגענץ, די גייסמיקע פירער, די פילאסאפן, וויסנשאפמסמענער און דיכמער, וועלכע באקרוינען דאס איינפאכע פאלק...

א היסמארישער פאקמ: אין די אלע צייטן פון אונזערע גלות'ן זיינען מיר געווען צו שאנד און שפאס אין די אויגן פון די גוים צוליב אונזער צוריקגעשמאנענהיים אין אונזער קערפערלעכן פארנעם צוליב אונזער צוריקגעשמאנענהיים אין אונזער קערפערלעכן פארנען מיר און אויסזען — אבער ווי הויך, מים מויזנם קעפ העכער זענען מיר געווען איבער זיי... מיף אין זייערע הערצער, האבן זיי מים אייפער־זוכם אונז נעהאסם צוליב אונזער גייסמיקע ערהאבענהיים און דאס איז דאך געווען איינע פון די סיבות צוליב, וועלכע מען האם אונז פארפאלגמ...

און פיל+יכם וועם איר מייערע לעזער פרעגן: מיר געפינען דאך אויך ביי די גוים איידעלע צארמע דענקער און פילאסאפן, פריידיגער פון גערעכמיקיים און ליבע, וועלכע דערמאַנען די ערהאַבענ־קיים פון אונזער תורה א. א. ז. וו.

אויף די פרשגע מוזן מיר אייך ענמפערן מים שביסל סימבשלישר מיסמעריעזן ענמפער... די שלע גייסמיקע ריזן, וועלכע געפינען זיך ביי זיי, די כמעם ווי פשראידישמע דענקער און מרוימער. די שלע זענען שפשמשמליננען פון זייערע אור אורעלמערן, וועלכע השבן שנמיילגענומען אין דעם גרויסן בשל און סעודה, וועלכע אברהם אבינו השם געפרשוועם אין דעם משג ווען יצחק איז ענמוועהנם געוושרן. די לעגענדען צו דער דשזיקער סעודה שלע קעניגן און פרינצעסן משמרשנעם פון דער וועלם מים זייערע קליינע זויגלינגען און שרה אונזער מומער השם זיי געדשרפם שנזויגן פון איר ברוסם. די שפשמלינגען פון די וועלכע השבען שנמיילגענומען אין דער היס־משרישער סעודה, השבן געהשם דעם זכות געליימערם צו ווערן אין לויף פון שלע היסמשרישע תקופות... אינסמינקמיוו אפילו נישם זייענדיק פון זרע אברהם, השבן זיי זיך צוריקגעהשלמן פון שלע אומווירדיק... און דשם השם זיי דערנעמערם צום קוושל פון קדושת ישראל. און פון און דשם השם זיי דערנעמערם צום קוושל פון קדושת ישראל. און פון

 $m{q}$ זיי שמצמען צלע הסידי אומות העולם שיש להם חלק לעולם הכא... $m{q}$ אויף די פּסוקים אל תשקצו... (ויקרא י"ג).

שרייבם דער ספרא: אזוי ווי איך גים בין הייליק אזוי זענם איר אפר איר הייליק. אזוי ווי איך בין אָפגעזונדערם, אזוי זענם איר אָפּר געזונדערם א. א. ז. וו. — דער געדאנק דערפון איז פונקם ווי אן אויסמאָלער־מענםש דערוויימערם זיך פון א געגענשמאנד, וואָם איז עקלדיק אין אויסזען און אין ריה, און אין זיין פארם, און די דערוויימערונג איז ווי א נאמירלעכע רעאקציע, אזוי דארף יעדער איד ענמוויקלען אין זיך, דאָם עקעל־געפיל אין באַצוג צו אַלע פאַרבאָמענע אומווירדיקע לוים דער תורה, שפּייזן ווייל דאָם פאַר־אורזאַכם אַ פאַרפעסמונג פון אונזערע גייסמיקע פאַקולמעמן און נשמות.

אונזערע הייליקע מקובלים, די געליימערמע און הייליקע מים־מיקער אונזערע פון אלע ציימן האָבן געשריגן און געקלאָגמ אויף די אלע וועלכע פּאַראורזאכן א גייסמיקע געפאלגקיים דורך נישם אָפּהימן די געזעצן פון מאכלות אסורים: אזוי שרייבם דער זותר הקדוש אין פרשת שמיני: "ווער עם עסם אלע פארבאָמענע שפייזן, דער קלעפּם זיך אין דער סמרא אחרא (אן אויסדרוק וואָם באַדיים אלעם וואָם איז אין הפך צו גומם, ריינקיים ערלעכקיים און געמלעכקיים) אָך און וויי, איז צו זייערע זעלען און דעריבער שמיים אין פּסוק: ונממתם בם. — ונממתם, אן אן אלף, ווייל עם איז נישם קיין שום היילונג פאר זייערע זעלען"...

און אם אזוי האבן אלע אונזערע, גרעסמע, הייליגסמע אמא־רימעמן, אויף די געבימן פון הלכה־געזעץ, אגדה — מאראלישער פארנונפמ, פילאסאפיע א. א. זו. אין אלע דורות די אלע גבורים — זועכמער פון נאציאנאלן הייליקן עקזיסמענץ פון אידענמום... אלע שמייען זיי און פאדערן און פארלאנגען און בעמן זיך ביים אידישן פאלק, אז דער פרינציפ פון אונזער קדושה און ריינקיים — דורך אפהימן די געזעצן פון מאכלות אסורות זאל שמרענג אנגעהאלמן זוערן. זוייל אין דעם שמעקם א כח, אונזער ספעציפישע געמלעכקיים, וועלכע די השגחה האם אונז באשאנקען צו זיין אנדערש פון אלע פעלקער און זוי אויך צו דינען פאר זיי זוי א מוסמער פון איידלקיים און העכערע מענמשלעכקיים!

אזוי האָם זיך געפירם אין אַלע דורות... ווילם זיך מאקע

אויסשרייען: "צו וועלן מיר דא די אידן אין אמעריקע, וועלכע געניםן דא פון אלע גאלדענע פרייהיימן פאלימישע און עקאגאמישע. צו וועלן מיר חלילה אוועקווארפן אזוי לייכמזיניק אם די אלע היסמארישע, געמלעכע אנווייזונגען, וועלכע זענען פאקמיש געזונמ און גום און פיל מים גענאד פון ג-ם צו אונז?!!

מייערע ברידער, לאמיר זיך גום כאמראכמן און לאמיר צוריק איינפירן די ערהאבעגע, גרויסארמיקע מצווה אין אונזערע הייזער, אין אונזערע פארוויילונגם פלעצער און אין אונזערע זאלן און פאלאצן... פארוואס זאלן מיר ארויסרופן חלילה דעם צארן פון השי"ת אויף אונז, ווען ער איז צו אונז אזוי גום, ספעציעל דא אין דעם לאנד אמעריקע?!!

די מיינונגען און פעסמשמעלונגען פון פארשידעגע וויסגשאפמס־ לער און מעדיצינער וועגן די נוימווענדיגקיים און גונסמן פון כשר'ע מאכלים פארן מענמשלעכן געזונמ. אויך עמלעכע אָפּשריפמן פון די רעגירונגס־געזעצן אויפן געבים פון כשרות אין סמיים ניו־יאָרק.

איך וויל ברענגען א צימאם פון א מעדיצינישן אוימארימעם, וואס באשמעמיקט מיין גאנצע השקפה און וואס גים א וויסנשאפמלעכע בארעכמיגונג, די דינים פון כשרות פון אונזער הייליקער תורה. צוליכ דער וויכמיגקיים פון דעם צימאם ברענג איך אים אויף דעם ארם אין פולער גאנצקיים:

ווי די רכנישע השגחה איבער כהמות און עופות פארמיידם אסך קראנק און שעדלעך פלייש פון אריינגענומען ווערן אין די כומשער-שאפס. דער שוחם באמראכם פארזיכמיק די אינגעוויידן פון יעדער געשאכמענער בהמה און ווארפם אפ אלץ וואס מראגם אויף זיך א חשד פון קראנקלעכקיים. ער איז בודק די לונגען פון יעדער בהמה צו עס איז נים פאראן אין זיי שפורן פון מובערקולאזים: ער באמראכם דאס הארץ און די אברים פון פארדייאונג סיי פאר קראנקהיים וועגן, געוואוקסען אדער איינגעשלונגענע זאכען, און ער דערקלערם אלע געשאכמענע בהמות, וואס זענען אנגעגריפן מים אינפעקציע אדער חולאת פאר מריפה.

גאָר אַ סך איבלען ווערן אויסגעראָמן אַמ דורך דער השגחה אדער בדיקה. מיר דאַרפן זיין דאַנקכאַר פאַר אָמ דעם געווינס און סאַנימעמ. וויפיל קראַנקהיימן און אומגליק די נאַכפּאַלגער פון כשרות מיידן אוים! דער לאַנגער לעבנס־שפּאַן פון אידן קאַן מיילווייז דער־

קלערם ווערן דורך דער שוץ וואס די סאנימארע און היגיענישע כללים פון דער תורה פארשאפט זיי. אונזער מאראלע, גייסמיקע, הויזלעכע און סאציאלע ריינקיים זענען אַפּשפּיגלונגען פון אונזער קערפערלעכער ריינקיים. "ריין זאלט איר זיין פאר מיר" — איז דער אנזאג פונם חומש: און "ריין זאלט איר זיין פאר זיך אליין" — איז דער דער געבאָט פון דער וויסנשאפט.

די כיכל פארזאגם אייך דאם געכרויך פון כהמות, וואס זענען אומגעקומען פון קראנקהיימן. אזוי שנעל זוי א כהמה שמארכם פון וועלכער ס'איז קרענק, פארמירן זיך אין איר גוף אלערליי מיקראכן. כמעם אלע חולאת'ן אנמוויקלען זיך א דאנק מיקראכן. א חיה וואס שמארכם פון א קראנקהיים איז כלי-ספק אומפאסיק אריינגענומען צו ווערן אין א מענמשלעכן מאגן.

די מיפע חכמה פון דער ביכל ווערמ קלאר פון דעם פריער געזאגמן. אירע דינים זענען געצילמ אויסצומיידן קראנקהיימן און מ'איז גרינגער אויסצומיידן קראנקהיימ ווי זי צו קורירן. די ביכלישע פארשריפמן זענען אין איינקלאנג מימ דער מאדערנער סאנימעם און הארמאנירן מימ די כללים פון דער היינמציימיקער היגיענע. די ביכל איז א פארלויפערין פון די מאדערנע מאנימארע וויסנשאפמן! (זשורנאל פון דער אמעריקען מעדיקאל אסאסיאיישאן 1904).

אין לעצמן יאר איז פארגעקומען אין אמלאנמיק סימי די 34 ערלעכע דאקמויררים-קאנווענשן אין וועלכע עס האבן זיך באמייליגמ ארום 3000 דאקמוירים פון גאנץ אמעריקע. איינע פון די מעמעם, וועלכע איז באהאנדעלם געווארן אויף דעם קאנווענשן איז געווען די פלו-קראנקהיים. מיר אלע געדענקען נאך די שרעקלעכע עפידעמיע פון דער פלו אין יאר 1918, וועלכע האם דא אומגעבראכם צענדליגע מויזנמער מענמשן. זינמ דאמאלם ווערן געמאכם אין דער מעדעצינישער וועלם די גרעסמע אנשמרענגונגען צו ענמדעקן דעם וויירום פון דער קראנקהיים ווי אויך צו געפינען מימלען צו באקעמפען דעם וויירום. ווי אויך מימלען צוריק אויסצושמעלן די פארקריפלמע כמעם פאראליזירמע מענמשן די קרבנות פון דער קראנקהיים.

דר. מאמאם פראנסום, פראפעסאר אין אוניווערזימעם פון מישינגען, האם רעפערירם אויף דער מעמע. — און אם וואס: קיין גענויע, פעסמגעשמעלמע דערגרייכונגען וועגן די סכות פון דער קראנקהיים, זיינען נאך נישם פאראנען. אבער איין זאך איז קלאר,

שז דער אינזעקם וועלכער פארשפריים אממייסטן די דאָזיקע קראַנק־ היים, געפינט זיך איבערהויפט אין חזיר-פלייש...

שלזש, מיר השבן דש שן "אנדעקונג", וועלכע אונזער הייליקע תורה השם שוין מים מויזנמער ישרן צוריק אונז געוושרנם וועגן איר... מיר זיינען דשך שמרענג געוושרנם געוושרן, נישם צו השבן קיין מגע ומשא מימן חזיר. — און מיר ווייםן וואויל ווי מיף עס איז דער אידישער, היסמשרישער איבל-געפיל פשרן חזיר... אמת, אונזער עקל-געפיל צום חזיר, קומם אמייסמן איבער זיין עקלדיקן אויסזען און שפשמויסנדיקע אומגעבונג פון חזיר. שבער דשך השם אונז דער דשזיקער שנמוויקלמער און מויזנמער ישרן אין אונז, אינסמינקם געשיצם פון קרשנקיימן, וועלכע אונזער אמת'ער דשקמער, השם יתברך השם אונז פארגעשריבן אין זיין הייליקער תורה.

איז דעם לימעראריש-אילוסמרירמן מאגאזין אונמערן נאמען "קאליערס", וועלכער איז פארשפריים אין אמעריקע אין די מיליאנען, "קאליערס", וועלכער איז פארשפריים אין אמעריקע אין די מיליאנען, איז אין דער אויסגאבע פון יולי 1940 דערשינען זעהר א פאזימיווע אפשאצונג איבער א בוך פון איינעם מירמל הוקער, אין וועלכן עם ווערם באשמעמיקמ וויסנשאפמלעך-ממאמיסמיש, אז דער לעבנס-שפאן פון די רעליגיעזע אידן אין אמעריקע, וועלכע זיינען אפגעהימן אין די געזעצן פון איסור והיתר, איז מים 20% לענגער ווי דער דורכ־געזעצן פון איסור לעבענם שפאן פון אנדערע אמעריקאנישער בירגער.

## אלוא, פאקטן וואָס רעדן פאר זיך אליין!

אין דעם כוך, "שפייז און כאראקמער" 1932, פון דר. לוים בערמאן אין ניו־יארק-מיימם פון מאי 10מען, איז דערשינען זעהר אן איג־מערעסאַנמער איבערבליק, אין וועלכן דר. בערמאן, דער באקאנמער וויםנשאפמסמאן, לייגם פאר, אז די אַנווייזונגען וועגען געזונמע און אומגעזונמע שפייזן דארפן געלערנמ ווערן צום פאלק דורך די אומגעזונמע שפייזן דארפן געלערנמ ווערן צום פאלק באצים זיך נאך גייסמלעכע פון אלע רעליגיאַנען, ווייל דאס פאלק באצים זיך נאך אלץ צו זיי מים פארמרויען און רעספעקם. דער אויספיר פון דעם אויבגדערמאנמן איבערבליק איז, אז עם איז קיין צווייפל דערין דאס די שפייז באווירקם דאס פארמירן פון כאראקמער און די מאראלימעט פון יעדן מענמשן.

אין דעם ניו יאָרק מיימם פון 18מען מאי 1952 איז געדרוקט א

באריכם אז מר. פאָרד שלאָגם פאָר, אז די גייסמלעכע דארפן לערנען דאָם פאָלק וועגן דיעמע, צוליב דער ווירקונג פון עסן אויף דעם מאַראַל און כאראַקמער פון מענמשן. ("פון דער קאָרעקמור" — לואי בערמאַן).

דר. ראיאל ם. קופלאנד העלם קאמישיאנער אף ניו יארק, באש־מעמיקם אן שום יעדן שאמן פון צווייפל, אז אונזער גאנצע וועזענמלעכ־קיים, די פסיכיש־מאראלישע, ווערם אויסגעוועבם און געשאפען נאר לוים דער קוואלימעם פון שפייז, וועלכעם מיר נעמען אין זיך אריין. און ער דעפינירם זיין אַנשויאונג אין פאָרם פון אן עפיגראם.

זאָג מיר, וועלכע זיינען דיינע שפייזן, וועל איך דיר דיין כאַראַקטער גלייך אנווייזן.

# די שמאָם־געזעצן וועגן כשרות.

## קשפימעל 284

א געזעץ צו איבעראנדערשן דעם שמראָף־געזעץ אין פארבינדונג מים דעם פארקויף פון כשר שפייז.

אָנגענומען געוואָרן אַלם געזעץ דעם 24מען מאַדמש, 1927, מים דער צושטימונג פון גאָווערנאָר. דורכגעגאַנגען אין דער אַנוועזענהיים פון דריי פינפטל פון די קאָנגרעסליים.

די באפעלקערונג פון דעם סמיים פון ניו יאָרק פארמראָמן אין סענאַם און אַסעסבלי, האָבן באַשמיםם פּאָלגענדע געזעצען:

פאראגראף 1, אפטיילונג 355ב און 355ב פון די שטראף-געזעצן 1 פאראגראף 1, ווערט דערטיט איבערגעאנדערשט אויף דעם פאלגענדען אופן:

פאראגראף 54.5. דער פארקויף פון כשר פלייש אין רעס מארא דא נען. אפערואן וואס וועט מיטן צוועק צו אין רעס מארא דא נען. אפערואן וואס וועט מיטן צוועק צו באשווינדלען פארקויפן אדער ארויסשמעלן צו פארקויפן אין ארעס־מאראנט אדער וועלכן אנדער פלאץ וואו מען פארקויפט שפייז־פראדוקטן, אן עסן־ארטיקל, יעדן שפייז ארטיקל אדער צוגרייטונג פון שפייז אנגעבן דאס אלס כשר אדער אז עס איז פארבערייטעט פון שפייז אנגעבן דאס אלס כשר אדער אז עס איז פארבערייטעט

געוואָרן לוים די אָרמאָדאָקסישע־אידישע רעליגיעזע פאָדערונגען, סיי ביי דירעקמע סמייממענמס, מיגדליכע אַדער געשריבענע, סיי מימ דער אַרויםשמעלונג פון דעם וואָרם "כשר" אין ענגלישע און העברע-אישע אותיות, און סיי ביי שרויסשמעלן א סיין שדער סימן שלם צייכן פון אוא וואָרם, אָדער ביים ארויסשמעלן אַ מאַרק, אַ מגן דוד אָדער וואָסער עם איז נים צייכן וואָס קען לייכם פארפירען און מאכן גלויבן דאָם די שפּייז וואָם ווערט דאָ פאַרקויפט איז כשר אַדער עם ווערם פאַרבארייםעם לוים די אַרמאַדאָקסיש־אידישע רעליגיעזע דינים; אדער ער פארקויפם, אדער שמעלם ארוים צו פארקויפן אין א רעם-מאָראַנם אָדער אירגענד אַנדער פלאַץ כשר און נים כשר שפּייז, אָדער שפייז וואָם איז נים פאָרבאריימעם געוואָרן נאָכ׳ן אידישן דין, אַדער וואָם איז נים ערלויבם לוים די אידיש־אַרמאָדאָקסישע פּאָדערונגען, און ער שמעלם נים ארוים אויפ׳ן פענסמער א סיין מים בולמ׳דיגע אותיות, לכל הפחות פיר אינמשעם הויך כשר'ע און נים כשר'ע שפייז ווערם דאַ סערווירם". זאָל ווערן געפונען שולדיג אין צ "מיסדעמינאָר" (שלעכמ-אויפפירונג).

פאראַגראַף 2. דער דאָזיגער געזעץ זאָל גלייך אריין אין קראפם.

די שמצצם פון ניו יצרק, דעפצרממענם פון שמצצם

איך האָב פארגליכן דעם פארליגענדן געזעץ מים דעם אריגינעלן און באשמעמיג דא, אז דאָס איז ריכמיגע קאפיע פון דעם אריגינעלען געזעץ.

ראָבערם מאָזעם,

שמצצמם-סעקרעמצר

קשפיטעל 580

געזעץ פון 1922

מעקשאַן 1354א. דער פאַרקויף פון כשר'ע פליישן און פאַרבא־ ריימונגען פון פלייש־שפּייז.

א פערזאָן וואָס וועם סים'ן צוועק צו באשווינדלן פארקויפן אדער אריוסשטעלן צו פארקויפן פלייש אדער פלייש שפייז און אנגעבן פאלש אז דאָס זיינען כשר, סיי אזעלכע פלייש שפייז וואָס

זיינען רויהע און סיי אזעלכע וואָס זיינען פארמיג צום עסן, אדער וואס זיינען צונעגריים געוואָרן פון פּראָדוקמן וואָס זיינען לוים די אַרמאַדאָק־ םיש-אידישע רעליגיאָן כשר; אדער ער גים אָן פאלש יעדע שפּיוז־ פראָדוקמ, אָדער שפייז וואָס זיינען באשמעמיגמ און פאָרבריימעמ שלם כשר און האָבענדיג די ערלויבניש ארויפצושמעלן דעם ווארמ כשר" אין וואָסער עם איז שפּראַך; אָדער פארקויפם אדער שמעלם "כשר" אין וואָסער ארוים צום פארקויף כשר'ע און נים כשר'ע פלייש-שפייז, רויהע אדער פארמיגע און צייגמ נים אן אויפ׳ן פענסמער מים א סיין אדער אן אנדער סארם מודעה אין בולמ'דיגע אותיות, לכל-הפחות פיער אינמשעם הויך דאָם דאָ ווערמ פאַרקויפּם כשר'ע און נים כשר'ע פלייש, אָדער וועלכער שמעלמ ארוים צו פארקויפן אין אן אוים־ שמעלונג-פענסמער אָדער ביזנעס-פּלאַץ כשר׳ע און נים כשר׳ע פלייש־ שפייזן, רויהע אַדער פארמינע, און לאַזמ נים וויסן מים אַ סיין אין בולמ׳דיגע אותיות, לכל הפחות, פיר אינמשעם הויך, וועלכע איז כשר'ע און וועלכע איז נים כשר, זאָל געפונען ווערען שולדיג אין א .מיםדעמינאָר" (שלעכמ־אויפפירונג).

פאראגראף 2. דער דאַזיגער געזעץ זאַל אריין אין קראפט דעם ערשמן סעפמעמבער, 1922.

# געזעצען פון ניו יארק קאפימעל 581 געזעצען פון 1922.

מעקשאָן 435. פאַלשע לייבעלם און מיסרעפּרעזענמירען אין פאר־ קויף פון שפייז.

אַ פערזאָן מים דעם צוועק צו באשווינדלען:

1. ער לעגם ארויף אויף אן ארמיקל פון סחורה אדער אויף א פאס, א פלאש, שמאפיק, כלי, קעסמעל דעקעל ראפער פאקעם בענדעל, מיקעמ, לייבעל אדער אן אנדער זאך, וואס ענמהאלמ און פארדעקט אזא ארמיקעל, אדער מים וועלכע אזא מין ארמיקעל זאלען ווערען פארקויפט, אדער איז פארקויפט, יעדע פאלשע אנגעבונג אדער אן אנדער סארט אנווייזונג וואס אנכאלאנגט דעם סארט, נומער, קוואנטימעט, וואג אדער מאס פון אזא מין ארטיקעל אדער א חלק

פון דעם, אדער דעם פלאץ און די לאנד וואו עם איז פאבריצירם און פראדוצירם געווארן, אדער די קוואלימעם אדער די גרייד פון יעדן סארם ארמיקעל, אויב די קוואלימעם אדער גרייד מוז נאכ'ן געזעץ ווערען אנגעצייגם מים א זיעגל אדער וואסער עם איז צייכן פון ארמיקעל; אדער

- 2. פארקויפם אדער שלאגם פאר צו קויפן אן ארמיקעל וואס 2 איז לוים זיין וויסן פאלש אנגעגעבן אדער אנגעצייגם אויף אזא מין פעקעל אדער כלי וואס ענמהאלם דאס זעלבע, אדער ארויפגעקלעפם דעס לייבעל אויף דעם, אויף אזא אופן וואס איז אויבן דערסאנם, אדער
- 3.פארקויפם אדער שמעלם ארוים צו פארקויפן וואַסער סחורה. עם איז אויף וועלכן עם איז נים א נאָמען אדער מרייד־מארק, וואָם פרעזענמירם אויף וואַסער אופן עם איז דאָם די סחורה איז פאַבריצירם אדער פּראַדוצירם, אין אזאַ פאל וואו די שמראָף פאר די שולד איז נים ספּעציעל באשמעמיגם נאָכ'ן געזעץ, אַדער
- 4. פארקויפם אדער שמעלם ארוים צו פארקויפן פלייש-שפייז און גים אָן פאַלש או עם איז כשר, אָדער פאָרבארייםעם פון א -פראַדוקם און אויף אַן אופן וואָס איז ערלויכם נאַך די אַרמאַדאַקסיש אידישע רעליגיעזע פאַדערונגען; אַדער גים פאלש אַן יעדע שפּייז־ פראָדוקם אָדער די ענטהאַלמונג פון אַ פּעקעל אָדער אַן אַנדער כלי, -אויפ ארויכם איז אווי פאַרברייםעם געוואָרן דאָס עם איז ערלויבם ארויפ צושמעלן דעם וואָרמ "כשר" אין וואָסער שפּראַך עס איז, אַדער פאַר־ -קויפם אָדער שמעלם ארוים צו פארקויפן אין דעם זעלבען ביזנעם פלאץ כשר'ע און נים כשר'ע פלייש אדער פלייש-שפייז, און צייגם נים אָן אויף זיין פענסמער סיינס און אנדערע מודעות אין כולמ'דיגע אותיות, לכל הפחות פיער אינמשעם הויך, אז דא ווערם פארקויפם כשר'ע און נים כשר'ע פלייש; אדער וועלכער שמעלם ארוים צום פארקויפן אין אַ פענסמער אָדער ביזנעס-פּלאַץ כשר'ע און נים כשר'ע פלייש, אָדער פלייש-פּראָדוקמן, און שמעלם איבער זיי אַרוים אַ סיין מים בולמ'דיגע אותיות, לכל הפחות פיער אינמשעם הויך "כשר'ע פלייש" און "נים כשר'ע פלייש", לוים דעם פאל.

זאל ווערען געפונען שולדיג אין א "מיסדעמינאר" (שלעכמ-אויפפירונג) (אמענדירמ ביי די געזעצען פון 1915, קאפימעל 233; געזעצען פון 1922, קאפימעל 581, אריין אין קראפמ דעם 11מען אפריל 1922). אייניקע דינים און קורצע פאפולערע אַנווייזונגען אויפן געבים פון שחימה, ניקור־מרייבערן, מרפות, מליחה — זאלצן און ווייקן פלייש. בשר בחלב. —מילכיק און פליישיק; תערובות — פאלן ווען שפפיזן כשר׳ע און נישמ כשר׳ע ווערן פארמישמ א. א. וו. כדי מען זאל נישמ חלילה געשמרויכלם ווערן אין אן עברה, און זען איבערהויפּם, אז דאַם פלייש, וואָם מיר עסן זאָל זיין פאַסיק און צוגעגריים לוימן דין פאַר ישראל עם קדושים.

#### שחיטה.

אַ באַמערקונג: מיר מאַכען אויפמערקזאם אז די דאַזיקע זער קורצע און פּאפּולערע דינים אין אימור והיתר, וועלכע מיר ברענגען דא ארוים זענען נישם געשריבן געוואָרען פאר די שוחמים, וועלכע זענען לומדים יראים ושלמים נאָך פון דער אלמער היים... אונזער צוועק איז בלויז פאר די וועלכע געפינען זיך אין די קליינע שמעמלעך און זייער צוגריימונג צו דער מלאכת־הקודש איז געווען א שנעלע און אויבערפלעכלעכע... דאָם לייענען די דאַזיקע דינים וועם זיי מאַכן פארמיפן זיך מער און אריינקוקן אין די מקורות, יורה דעה א. א. וו. אויך זענען די דאָזיקע דינים בלויז פאַר מענמשן, בעלי בתים, וועלכע ווילן האָבן אן אלגעמיינעם, זאָל זיין אויבערפלעכלעכן באגריף אין איסור והיתר...

ביים צוגריימן די כחמה אדער דאָם עוף צום שחמן, דארף מען זיין זעהר געווארנם נישם צו פארשאפן חלילה דאָם באשעפעניש קיין שום אומניימיקן צער, צום ביישפּיל: ביים צובינדן די פים, אדער קאפ — אדער צופּרעסן די אינווייניקסמע גלידער א. א. וו. מיר דארפן געדענקן, אז ביז די לעצמע מינים האם דאם באשעפעניש אלע שמרענגע רעגולאציעם וואָם איז נוגע א לעבעדיקע עקזיסמענץ, אין קיין פאל, אדער אומשמענדן מאָר מען נישם פּייניקן א לעבעדיק באשעפעניש. צער בעלי חיים דאורייתא — עם איז אן איסור פון דער בארה, נישמ צו פארשאפן קיין צער א בעל-חי.

עם איז די פליכם פון יעדן שוחם, אָדער מנקר זיך צו שמארקן דורך זעלבסם־קאַנמראַל און חשבן הנפש אין דער מדה פון יראת שמים — גאמספארכטיקיים, ער דארף וויסן, אז פיל, פיל פון די הייליקסטע פרינציפן אויפן געבים פון מאכלות אסורים ווענם זיך אין זיין פערזענלעכקיים צו וועלכן דאָס פאלק באצים זיך מים צומרוי. און קיינער נישם נאר הקדוש ברוך הוא אליין ווייסם די אמת'ע ערלעכע, פארלעסלעכע אויפירונג פון א מענמש... און אויף אזעלכע זאכן, וואו א מענמש קען זיך חלילה פארשמעלן און ווירקן ווי א ירא-שמים, און ער איז נישם, — ווערם עם שטרענג, פיל געווארנם אין דער תורה: "וראת מאלקיר" — דו זאלסם מורא האבן פאר גאָם, ווייל איך וויים דיין הארץ און דיין אויפפירונג!...

אַלע דינים און פאַרשריפּמ פון שחימה זענען אונז איבערגעגעבן צער דינים און פאַרשריפּמ פון ברויך זיין געוואָרנּם, נישט צו שחמ'ן געוואָרן פון משה רבנו, מען ברויך זיין געוואָרנּם, נישט צו שחמ'ן געגענאיבער פּלעצער, וואו עס געפינען זיך געשטאלמן פון עבודה זרה — געצנדינעריי.

מען מאָר נישט אין זיגען האָבן, אַדער ארויסזאָגן מימן מויל, אַז מען שחט די בהמה, אַדער עוף פאר אַ קרבן, אַדער קדשים פאר ג־מ...

דער שוחם דארף זיין זעהר געווארגם אפצוהיםן דאם מעסער מים וועלכן ער שחם, עם זאל זיין כשר כדת וכדין אן די קלענסמע פגימה חלילה און דאם פאדערם גרויסע אויסבילדונג און איידעלען געפיל בודק זיין דאם מעסער צו יעדע ציים. עם איז די פליכם פון שוחם צו ווייזן דעם רב דאם מעסער אויף יעדן פארלאנג פון רב.

מ'דארף וואָרענען און געדענקן שמענדיק אָפּצושווענקען דעם מ'דארף בית השחימה דאָס פּלאַץ אויפּן האַלז וואו מען שחמ.

מען מעג שחטן נאָר ביים שיין פון מאָג, אַדער ביינאכם, ווען א פלאַם מים גענוגעגד ליכם באלייכם דאָס אַדורכפירן די שחימה.

יונגע משיקן מעג מען שחמ'ן גלייך, ווי עס ווערם געבוירן מימן באדינג, אז עס איז שוין באדעקט מים פעדערן, ווען עס איז נאך זוי נאקעם, מאר מען נישט שחמ'ן.

מען מאַר נישט שחמן אַ בהמה אַ מוטער צוזאַמען אין דעם זעלבן מאָג מיט איר קאלב.

גלייך נאָכן שחמ'ן דארף מען זעהן צו די בהמה, אדער עוף, האָכן א צאפל געמאן, אוימשמרעקענדיק און צוריק-איינציענדיק אין קרעמפן די פים אַדער פליגעל...

אוים מען האָם גע׳שחמ׳ן א מסוכנת — זעם אוים ווי געפערלעך

קראנק און נאָך דער שחימה איז נישמ געווען דער פרכוס — דער צצפּל, איז דאָס נבלה און מען מאָר נישמ עסן.

דאס בודק זיין דאס מעסער, דארף זיין מימן נאגל. דער שוחמ דארף האבן זעהר א סובמעל געפיל ביים בודק זיין דאס מעסער. בודק זיין דארף מען פאר דער שחימה און נאך דער שחימה.

נאָכן מאַכן די ברכה אשר קדשנו... על השחימה, קען ער דער שוחמ מים דער זעלבער ברכה שחמ'ן פיל בהמות, אָדער עופות. און מען דארף זיך שמארק באַמיען נישמ מאַכן קיין איבערריים אין דער ווערמ פון דער ברכה דורך איבריקע רעדן א. ד. גל.

ווען מען שחמ א חיה, אדער אן עוף, דארף מען צודעקן דאָס בלומ מימ ערד און מאַכן אַ ברכה אשר קדשנו... על כיסוי דם בעפר.

דער ריכמיקסמער פּלאַץ פון שחימה איז אין מימן פון האַלז און אין ביידע סימנים, דער קנה — די לופט רויר און דער וושט — שפייז רויר. ביים שחמן עופות איז גוט פריער צוגרייטן די ביידע סימנים זאָלן זיין אוי׳ן פּלאַץ נישט פאַררוקט איבערשניידן דאַרף מען אמווייניקסטן דעם רוב — דעם גרעסטן מייל פון ביידע סימנים. ביי עופות איז גענוג מיטן איבערשניידן דעם רוב פון איין סימן.

די לונג האם צוויי זיימן. פון דער רעכמער זיים מיילם זיך אפ דריי קליינע לונגען און איין גרויסע לונג, וואס ווערם אנגערופן "אומה" פון לשון מומער, ווייל זי איז די גרעסמע און פון איר ווערן די לונגען פאנאנדערגעמיילמ. פון דער לינקער זיים שיידן זיך צוויי לונגען איין מומער-לונג פאנאנדער, און די אלע לונגען האבן דעם אויסזעהן פון אויערן.

אין דער רעכמער זיים געפינט זיך א קליין לונגעל מים א בייםל וואס הייסט "עינונותי דוורדא" (דער גנב). זי האט א בייםל און ליגט א ביסל וויימער, אפגערוקט פון דעם פאדערשטן מייל און בשעת די בהמה הענגט אויף איהרע פיס און איהר אינגעווייד זיינען געגן שוחט, קומט די רעכטע זייט פון דער בהמה אויס געגן די רעכטע האנט פון שוחט, און נאכ"ן קוילען, ווען מען נעמט די לונג ארויס, קומט אויס פארקערט. די רעכטע זייט פון לונג, ד. ה. די דריי קומט אויט פארקערט. איז בשעת זיי הענגן זיינן זיי צו דער לינקער לינקער האנט פון מרייבערער, און די צוויי לונגן וואס זיינען פון דער לינקער האנט פון דעם וואס איז בודק, קומען אויס אנטקעגן זיין רעכטער האנט. דער סדר פון דער ריאה קומט אויס אזוי דאס די "אומות"

ליגן אין דער הויך און די "אונות" אונמן, פון ביידע זיימן, דער רעכמער און דער לינקער, און אויב עס ליגט פארקערט, ד. ה. די "אומות" ליגן אין דער הויך ביז'ן האלז און די "אונות" אונמן צו דער זיים פון די נירן, קען מען מצרף זיין.

אויב די לונג, די "אונות" און "אומות" וואס שלעפן זיך נאך דעם גארגעל, די ברוסם אדער נאך די פעמס פון הארץ צום כים אדער צו די מחיצה פון הארץ, ברוסם אדער פון "גנב" וואו די מחיצה פון הארץ אדער פון די רעהרן וואס געהן אדורך די צוויי ביימען אדער דעם הארץ־רעהר, אדער די פעמס פון די רעהרן, אדער דעם לעבער, איז דאס געווים א סרכא און דער שוחם וואס האם די דאזיגע בהמה געקוילעם האם איר געווים נים בודק געווען, ווייל די מערסמע שוחמים זיינן זעהר פארזיכמיג. יעדער שוחם וויסענדיג דאס מען פארלאזם זיך איוף אים, איז זעהר פארזיכמיג, איז שמארק מפיד און גים גום אכמונג דאס אזא זאך זאל נים פאסירן.

לייכמע סרכות וואָס ווערן מים א ריהר פון האָנם לייכמ צושמאלצן, ווערן אַנגערופן ריכין (שפּייערכץ), און ברויכן נים קיין בדיקה. דאָס איז אָבער בנוגע גסות, אָבער יונגע ציגן, שעפּסן און קעלבלאך, אפילו די סרכות זיינן זעהר ווייך און ווערן צוריבן, איז מריף, צוליב דעם וואָס זיי זיינען זעהר יונג האָבן זיי נים קיין סרכות, און אויב מען געפינם יא איז דאָס אַן אמת'ע סרכא און עם העלפם נים דער מאָפן, דריקן און רייבן.

מען איז זיך נוהג צו אסר׳ן קעלבלאַך ביז אַ יאָר אַלמ, יונגע מען איז זיך נוהג צו אסר׳ן העלבלאַר ביז אַ יאָר אַלמ, ציגן און שעפּסלאַר, ביז ראש-השנה.

בנוגע צו מען מוז די לונג ארויסנעמען אויך דאן ווען עם איז קיין ריעותא נימאָ, איז דאָ א מחלוקת הפּוסקים, און מען איז אומעמום זיך נוהג צו מחמיר זיין ארויסנעמן די לונג יעדעם מאָל אפילו ווען אינווייניג איז קיין שום ריעותא נימאָ.

דער נאַמען ריאה אליין וואַס קומט פון רואה (זעהן), באווייזט דאַס דער שוחט מוז די לונג גום נאַכזעהן, און גום אכמונג געבן קען מען נאָר ווען מען געמט איר ארוים אין דרויםן.

אויב דער משגיח אַדער דער קצב געפינען אויף דער ריאה א שמיקל ריעותא, מוז מען איר ברענגן צום מרא־דאתרא (דער רב פון שמאַדמ, אַדער מורה־הוראה), ווייל דער שוחמ האָמ דעם דאַזיגן לונג געווים נים בודק געווען. די הויפט הלכות – פרינציפן – געזעצן, פו שחיטה, וועלכע מאַכן די שחיטה נישט כשר, זענען פאַלגענדע:

שהייה: פאַרזאַמען. דאָם הייסמ, אַז דאָם אַדורכפּירן די שחימה, דאָם אָפּשניידן די סימנים אויפן האַלז פון באַשעפעגיש, מוז זיין מים דער גרעסמער שנעלקיים און פלינקיים, אַן דער קלענסמער פאַרזאַמונג. און אויב עם איז געמאַכם געוואָרן דער קלענסמער אָפּשמעל ביים פירן מימן מעסער אַהין אָדער אַהער, איז — מרפּה.

דרסה — דערוואָרגן: דאָס מיינט אַז דער שוחם האָם נישט געפירט מימן מעסער לייכט און פלינק אַהין און אַהער פון זיך און צו זיך, נאָר ער האָט מימן מעסער אַ פרעס געטאַן אויף איין אָרט און איבערגעהאַקט די סימנים — איז מרפה.

חלדה — אונמערשמרייכן: אדער אונמערגאבן. אויב מען שמעקמ אריין דאס מעסער אונמער דער הוים, אדער צווישן די סימנים בכדי איבערצושניידן די סימנים — מרפה, דעריבער איז מען זיך נוהג ארומצופליקן אביסל ביי עופות די פעדערן אויפן פלאץ וואו מען שחם, און אויך ביי שעפסן, וואס האבן געדיכמע האר אויפן האלז.

הגרמה: אויב דער שוחם איז געגאנגען מימן מעסער עקסמרעם אוועק פון צענמראלן פלאץ אויפן האלז, וואו מ'דארף שחמ'ן, אין דער אוועק פון צענמראלן פלאץ אדער ארוגמער צום בויד, — אפילו ער האט ריכמונג ארויף צום קאפ, אדער ארוגמער צום בויד, — אפילו ער האט אנגעהויבן אין מימן ריכמיק און איז אוועק עקסמרעם — מרפה.

עיקור: אויסרייסן — ווען דאס מעסער איז נים גלאם, אדער ווען דאס באשעפעניש, ווערם זיך און מאכם א פארצווייפלמן אנשטרענגונג מימן האלז, דאן קאן זיין אז די סימנים: דער קנה, אדער וושט רייסן זיך אפ פון זייער באהעפטונגס-פלאץ אויבן ביי די באקן און אנשטאט צו ווערן ריכטיק איבערגעשניטן, ווערן זיי ארויסגעריסן מרפה.

נאָכן שחמ'ן דארף מען זעהן צו ס'איז כשר געשחמ'ן געוואָרען. ביי א בהמה דארף דער שוחם אריינברענגען זיין האַנם אין בית השחימה, דאָם מיינם אויפן פּלאַץ, אויפן האַלז, וואו די שחימה איז פאַרגעקומען און ביי עופות איז תוקף אגודל על שיפוי כובע — דאָם מיינט, ער פרעסם מיטן גראַבן פינגער (אויפן פלאץ, וואָם האָט א פארם ווי א היטעלע), וואו עם ענדיקט זיך דער קנה ביים קאפ... און די סיטנים ווערן ארויסגעווארפן און מען קען גלייך זעהן צו זיי זענען געווארן איבערגעשניטן א. א. וו.

ביים צודעקן דאם בלום פון חיה, אדער עוף דארף מען פריער אונמערלייגן ערד און פון אויבן צודעקן מים ערד, דאן מאכן די ברכה על כיסוי דם.

אויב מ'האם נעשחם'ן (א חיה, אדער עוף) און נישם צוגעדעקם דאם בלום, איז די שחיםה (בדיעבד – שוין אפגעמאַנערהיים) כשר. און ווען אן אנדערער מענמש זעם דאס, דארף ער צודעקן.

די מצווה פון כימוי הדם, קען געמצכט ווערן דורך צ שליח, אדער מען קען מכבד זיין עמיצן מיט דער מצוה.

דאָם צודעקן דארף זיין מים ערד, אדער מים יעדן שמאף אין וועלכן מען קען פלאנצן זוימן און זיי וועלן וואקסן. מען קען אויך צודעקן מים אש.

אויב מען האם געשחם'ן און מ'האם זיך גלייך געכאפם, אז עם איז מרפה, איז מען פמור פון כיסוי...

## ניקור – מרייבערו

צזוי, ווי עם איז אוממעגלעך צו לערנען די דיני-ניקור, בלויז אבסמראקם פון א ספר, נאר מ'דארף זיך פראקמיש איינקוקן און איבן זיך, דערין ממש (צזוי ווי עם ווערם געברענגם אין הגהות הרמ"א יורה-דעה מ"ה) און עם האבן מאקע אסאך פון די לעצמע מחברים אויפן געבים פון ניקור באציערם זייערע ספרים מים פארשידענע בילדער בכדי דער לייענער זאל בעסער פארשמיין, האב איך (ה. מ.) נאר צוגעשמעלם עמלעכע מער גענויערע בילדער, וואם ווייזן פינקמלעך, צו דאם מרייבערן איז פולשמענדיק און גום אדורכגעפירם געווארן.

 דער אונמערשמער מייל פון דער בהמה. 3) אברים הפנימיים — די אינערלעכע מיילן פון דער בהמה.

אין די דאזיקע ארבעם פון מרייבערן קומם אונז צו פארהימן, אז מיר זאלן נישם הלילה געשמרויכלם ווערן אין די איסורים פון הלב, דם, און גיד הנשה.

וועלכער הלב איז אמור על פי קבלה מדאורייתא? — וואס קוקם אוים ווי אנגעזעצם באהייםלם און ס'שיילם זיך און ס'פלייש פארדעקם עם נישם.

ס'זענען פארהאן פארשידענע סימנים דורך וועלכע מען קען אוגמערשיידן צווישן חלב און כשר'ע פעמס: דאָס, וואָס ס'צעניים זיך לייכם צווישן די פינגער איז חלב, און וואָס ס'איז הארם און איינ־געוואקסן אדורך און אדורך מימן פליש, איז כשר'ע פעמס — חלב, ווען מען שניידם אויס, גיים עס לייכם נאַכן מעסער. פעמס כשרע איז שמארק באַפעסמיקם צום פלייש און מען מוז עס ווי אויסרייסן א. א. וו.

עם איז די גרעסמע פאראנמווארמלעכקיים פון די רבנים, משגיחים און מנקרים, ספעציעל זיי זאלן אכמונג געבן, אז דאָם מרייבערן זאל געמאן ווערן מים דער גרעסמער פינקמלעכקיים, אז מ'זאל נישט הלילה מכשול זיין קיין אידן מים אן איסור דאורייתא, אדער דרבנן, וואָם איז גורם חלילה צו כרת און פארשמאפונג פון אידישע הערצער און פארפעסמונג פון קדושת ישראל.

די אדערן, וועלכע מען דארף אויסמרייבערן, איז אויך דער זעלביקער איסור. א מייל פון זיי צוליב דעם איסור פון דם, און א מייל צוליב דעם איסור פון חלב. א באזונדער, הארבער איסור, איז דער צוליב דעם איסור פון חלב. א באזונדער, הארבער איסור, איז דער ניד הנשה, וועלכער די תורה האם אונז געאסרם צום אנדענק פון די שווערע געראנגלעניש פון יעקב אבינו מימן שר של עשו (בראשית).

די אדערן, וועלכע מ'מרייבערמ אוים צוליב דעם איסור דם, איז ווי וויים מ'קען דערגרייכן. די אדערן, וועלכע מ'מרייבערמ צוליב דעם איסור פון חלב, און ספעציעל גיד הנשה, מוז מען דערגרונמעווען און ארויסנעמען ביזן ווארצל...

די שלגעמיינע צשל פון די שדערן, וועלכע מ'דשרף אויסמרייבערן, דערגרייכמ ביז די צשל פון הונדערמ און עלף. דער סימן צו געדענקען, איז דער פסוק כל שלחגות מלאו "קיא" — בגיממריא 111.

די אדערן, וועלכע מ'דארף אויסווארצלען, איז די צאל איין און

פופציק. דער סימן: אל תאכלו ממנו נא — בגיממריא 51. און ווען מיר זענען מקיים גומ, די מצווה פון ניקור, איז דער מיש אויף וועלכן מיר עסן: זה השלחן אשר לפני ה' — דאָס איז דער מיש, וואָס איז פאר ג-מ.

## דאָס פּלֿייש דאַרף געמרייבערט ווערן אין משך פון די דריי מעג נאָך ער שחימה.

מען מאָר נישמ זאַלצן דאָס פּלייש צום כשר'ן איידער מען מרייבערם דאָס אויס. און אויב עס האָט פּאַסירט, דאַרף מען מאַכן א שאלת-חכם.

מען מאָר נישם פאַרקויפן אומגעמרייבערט פלייש, אפילו ווען מען לאָזם דעם קונה וויסן, אַז עס איז נישט געמרייבערט.

מען דאָרף זאַלצן דאָם פּלייש מים אַ זאַלץ, וואָס איז נישם צו דיק און נישם צו דין. דאָס זאַלץ דאַרף זיין פאַרשפּריים אויף אַלע מיילן פון פלייש, און נישם לאָזן קיין שום פלאַץ פריי פון זאַלץ. עופות דאַרף מען אויך זאַלצן פון אינעווייניק

דער שיעור, די ציים, פון לאזן דאָס פלייש אין זאלץ, איז בערך א גאַנצע שעה. לכבוד שבת און יום מוב און אין ענלעכע פאלן, קאָן מען אַביסל פאַרקירצן די ציים פון האַלמן דאָס פלייש אין זאלץ.

פלייש וואָם מ'האָם פאַרזאַמט און ס'איז געהאַלמן געוואָרן דריי מעג נים כשר געמאַכם, קאָן שוין נאָך דער ציים קיין מליחה נישם העלפן, און אזא פלייש קאָן נאָר גענוצם ווערן צום בראָמן, אַבער נישמ צום קאָכן.

מען מעג זאַלצן א גרעסערע מאָס פּלייש צוזאַמען, איין שמיק מען מעג זאַלצן א גרערן-פּלייש צוזאַמען מים עופות-פּלייש.

אין פאל, אז מען האָם געזאלצן א שמיק פלייש אין וועלכן עם איז געווען חלב, וואָם איז אמור, איז אויב אין דעם פלייש איז פאראן זעכציק מאַל אזויפיל אקעגן דעם חלב, דארף מען אויםשניידן און אויסקראצן דאָם חלב, און דאָם פלייש איז מותר. אויב אבער אין פלייש איז נישם דאַ קיין זעכציק מאַל אַקעגן חלב, איז דאָם גאַנצע שמיק פלייש אסור.

מען מאַר נישם האַלמן דאָס פלייש צו לאַנג אין זאַלץ, און אויב

מען האָם פארגעסן און געלאָזם דאָס פלייש מער ווי צוועלף שעה אין זאלץ, דארף מען פרעגן דעם מורה-הוראה.

אויב מען זאלצט דעם קאפ, דארף מען עם איבערשניידן אמד ווייניגסטן אין צווייען און פון די קלאען, דארף מען אפשניידן די שפיצן, דארט ווי זיי זענען געשפאלטן און דאן זאלצן.

מ'פירם זיך נישמ צו פארקויפן די אחוריים צו א אידן אין פלעצער, וואו עס זענען פאראנען נישמ אידן, וועלכע קויפן עס. דאס מרייבערן פון די אחוריים, איז זעהר א שווערע, קאמפּליצירמע עבודה. און נאר גומע מנקרים, מומחים, קענער דערפארעגע, מעגן די ארבעמ.

### דער סדר פון מרייבערן.

דאם קאפימל האבן מיר געלאזן אין העברעאישן אריגינאל, פאר די מנקרים — ור"ש וועלכע זענען באקאנט מים דער שפראך און מים דעם אינהאלמ.

## מליחה והדחה – זאַלצן און ווייקן.

פארן זאלצן דארף מען גום אפשווענקען דאס פלייש פון בלום. און מען דארף עס לאזן ווייקן אין וואסער א האלבע שעה, און דאן, דארף מען דאס פלייש גום אפשווענקען פון דעם ווייקונג-וואסער, און דאן נאך צואווארמן אביסל מימן זאלצן, ביז עס מריפם ארונמער דאס זואסער פון דער (הדחה) — אפשווענקען.

אין פאל, ווען מען האם פארגעסן, און געלאום דאם פלייש ווייקן אין וואסער ארום א מעת-לעת, דאם הייםם פיר און צוואנציק שמונדן. איז דאָם פלייש אסור און די כלי אין וועלכער דאָם פלייש האָם זיך געווייקם דעם מעת-לעת, איז אויך אסור.

אין פאל, ווען מען האָם פארגעסן פריער צו לאַזן ווייקן דאָס פלייש און גלייך געזאלצן, ווערם דאָס פלייש אסור. ווען עס האַנדלם זיך וועגן ש גרויסן פארלוסמ (הפסד מרוכה), דארף מען מאכן א שאלת חכם — ברענגען דאָס צום רב, ער זאָל פסק'נען.

דאָם הארץ דארף מען פארן זאלצן איבעררייםן. אויב מען האָם פארגעסן, דארף מען עם אויפרייםן נאָכן זאלצן און אַפּשווענקען.

לעבער, ווייל עם איז אדורך און אדורך אנגעזאפם און קאמפאקם מים כלום, מאר מען עם נישם זאלצן און קאכן. נאר מען מוז עם צום ערשמן דורכשניידן. אין דער לענג און אין דער בריים און דאן אפבראמן. נאכן בראמן קען עם קאכן. מען מאר נישם בראמן קיין לעבער צוזאמען מים פלייש.

די אייער, וועלכע מען געפינם אין עופות, אויב עם איז בלויז דא געלעכלעך, קען מען עם ווייקן און זאלצן צוזאמען מים פלייש. אויב עם איז שוין מים די ווייסלעך און שוין אויך באדעקם מים שאל. דארף מען עם אויך זאלצן, אבער זיין געווארנם נישם צו זאלצן צוזאמען מיםן פלייש.

פלייש, וועלכעם מען נעמם צום בראמן, דארף מען נישם זאלצן, אבער אפשווענקען פריער, איז זעהר גלייך אזוי צו מאן. אבער מען איז זיך נוהג אויך צו זאלצן אביסעלע דאם פלייש, וועלכעם מען בראם. מען דארף אבער נישם לאזן דאם זאלץ אויפן פלייש און גלייך בראמן. בראמענם, וועלכעם מען האם פריער נישם געזאלצן, איז ריכמיק, אז מען זאל עם אפשווענקען גלייך נאכן בראמן.

די סימנים פון כשר'ע בהמות און חיות, ווערן אויסגערעכנמ אין דער תורה: די סימנים פון כשר'ע עופות, זיינען נישמ אנגעצייכנמ אין דער תורה. די תורה רעכנמ בלויז די עופות ממאים, וועלכע מען מאר נישמ עמן. די חכמים האבן אונז געגעכן אנווייזונגען, ווי צו דערקענען אן עוף ממא: א פויגל וועלכער פארציקמ, דערדריקמ און עממ אנדערע באשעפענישן, — איז ממא. א פויגל איז נישמ א רויבער, אויב ער האמ: א) אן עקסמרא פינגער. אנמקעגן די דריי פאדערשמע. ב) א וואליע — א פאדערשמ שפייז־זעקל. ג) א פופיק, וועמענס אינערלעך היימל לאזמ זיך לייכמ אפשיילן — איז אן עוף מהור. אבער אין אלגעמיין, דארף זיך קיינער נישמ פארלאזן אויף זיין אייגענע מיינונג, נאָר גומ אויספארשן ביי א תלמיד־חכם, וואס איז קלאר אין דינים.

די סימנים פון כשר'ע פיש, זיינען אויסגערעכנמ אין דער תורה: א פיש וואָס האָמ שופּין און פלוס־פעדערן, איז כשר. אייער, פון נישט כשר'ע עופות, זיינען אסור. אייער פון עופות, וואס זיינען טרפה געווארן, איז אסור.

מען מאָר נישמ עסן רוי, אַדער געקאַכט, קיין שום ווערעמדיקע פרוכמן, אַדער גרינצייג. פארן עסן, אַדער קאַכן, דאַרף מען אַלץ גוט אונטערזוכן.

## בשר בחלב (פליישיק און מילכיקם)

מילכיקס און פליישיקס צוזאמען מאר מען נישמ: א) נישמ עסן. ב) נישמ קאכן. ג) און נישמ האבן דערפון קיין שום הנאה, אדער געברויך.

מען מאר נישם מישן וואַמער אין וועלכן מען האם אפגעשווענקם די פליישיקע כלים מים וואַמער מים וועלכן מען שווענקם די מילכיקע כלים.

מען דארף נישם ארויפלייגן פליישיקע מאכלים אויפן זעלבן מיש און אין דער זעלבער ציים, ווען מען עסט אויפן מיש מילכיקם, נאַר מען דארף מאכן א צייכן, אדער א סימן כדי מען זאָל זיך נישט אויסמישן.

נאכן עמן פליישיקע שפּייזן, דארף מען ווארמן זעקם שעה. בכדי מען זאל מעגן עמן מילכיקם, נאך מילכיקע שפּייזן, איז גענוג צו ווארמן א האלבע שעה און מען קען עמן פליישיקם.

מען דארף זיין געווארנט, אז דאָס ברוים זאַל זיך נישם אַנרירן אין פלייש, אַדער אין פייכמע מילכיקע מאכלים יעדנפאַלס, ווערט דאָס ברוים מילכיק אַדער פליישיק, און מען מאָר עס נישם עסן מים דעם געגנשפּייז.

אין אלע פאלן, ווען מילכיקע שפייז פאלמ אריין אין פליישיקע, אדער פליישיקע – אין מילכיקע, – קאלמע אין הייםע, דארף מען זיך ווענדן צו א מורה הוראה, ער זאל פּסקנען.

ביי יעדן מעות, פון קאכן מילכיקם אין א פליישיקן מאפ, אדער פארקערמ, אדער פארמישן פון געפעם, אדער אריינשטעקן א פליישיקן לעפל אין מילכיק, אדער אין אלע ענלעכע פאלן, דארף מען זיך ווענדן צו א מורה הוראה.

שארפע גרינצייג, ווי רעטעך ציבעלע חריין א. ד. גל.: אויב מען שניידם עם מים א פליישיק מעסער, דארף מען זיי נישם נוצן שפעטער פאר מילכיק, סיידן מען שניידם ארום אין דער דיק פון א פינגער.

פאַלן פון תערובות, — אויסמישן זיך כשרע שפזן מים פארבאמענע: אויב עם איז אריינגעפאלן איין איסור — צום ביישפיל: א מאפ כשרע שפייז, ווען דער איסור איז פון זעלביקן סארם ווי די כשרע, אדער עם איז פון א נאנץ אנדערן מין, דארף מען אלעמאל האָבן אין די כשרע שפייז, א מאָם פון זעכציק מאל אזויפיל, ווי דער איסור. דאן ווערם דער איסור במל, ווי פארשוואונדען.

שליין דארף מען זיך נישמ פּסק'נען. מען מאר נישמ מבמל מאכן—פארשווינדן מאכן אן איסור אין א היתר ד. ה. באוואוסמזיניק מים אפזיכם, אז דער איסור זאָל פארשוואונדן, נאָר ווען עס האָם פאסירם א צופאל, דארף א רב פּסק'נען.

#### מרפות

עם זענען פארהאן אכם הויפט־פאלן, ווען דאָם כאשעפעניש ווערם באטראכט פאר מרפה::

א) דרוסה — געמרעמן, אדער געשמאכן דורך אן אנדער חיה, וועלכע איז רויבעריש און פארצוקענדיק. צום ביישפיל: ווען א וואלף האם אנגעגריפן א שעפסל, אדער אפילו א קו, זאגן מיר, אז די בחמה האם דורכן קלאפ פון דער חיה באקומען א גיפע וועלכע מאכע זי מרפה, א שפארבער האם אנגעגריפן א ציג, א קאץ — א משיקן א. ז. וו. אין געוויםע פאלן, ווש מיר האבן א פארדאכם, אז עס האם פאסירם א פאל פון דרוסה, ווארמן מיר 12 חדשים ביי א בהמה און 21 מעג ביי א משיקן א. א. וו. אבער קיינער מאר נישם חלילה פאר זיך אליין פסק'נען. מען מוז פרעגן א רב!

ווען ס'איז געווים מריפה, אפילו עם לעבם אוים די אויכנ-דערמאנמע ציים — גיים עם נישם ארוים פון סמאמוס-מרפה. פאראן פיל פאלן, ווען אפילו אין ששים — אין זעכציק, ווערט דער איסור אויך נישם במל... אפילו אין מויזנם, און נאר א מורה-הוראה, אן אמארימעם קען זאָגן, ווען עם איז מותר און ווען עם איז אסור. מען דארף נישם עסן פיש מים פלייש צוזאמען. עס איז א סכנה פארן געזונם. עס איז גלייך, אז מען זאל צווישן פיש און פלייש, וואשן דאָס מויל און די הענם.

עם איז ככלל א גומע געוואוינמהיים, אז יעדער ערלעכער איד זאל זיך אָפּמ שואל עצה זיין מים זיין רב וועגן ענינים פון כשר'ע שפייזן.

- ב) נקובה געלעכערם אין איינעם פון די וויכמיקסמע ארגאנען: א לעכל אין איינעם פון די מה-הייםלעך, אין שארבן, אין וושם, אין קנה, אין די לופמ-רויערן, לונגען א. א. וו. א ספעציעלע אונמער־זוכונג מוז דורכגעפירם ווערן ביי דער ריאה לונגען, ווייל דא פאסירם דער פאל נקובה; א נאדל ווערם געפונען אין פופיק, אדער אין די קישקעם, איז דארם ווארשיינלעך עפעם גלעכערם געווארן.... יעדנפאלם דארף מען פרעגן א שאלה.
- ג) הסרה עם פעלם אינגאנצן א געוויסער אבר, אדער איינע פון די לונגען-מיילן א. א. וו.
- ד) נמולה עם איז אפגענומען געווארן עמוואס, צום ביישפיל: א באק פון דער בהמה, אדער א מייל שנאבל פון א משיקן... עם איז אוועקגעקומען די לעבער א. ד. ג. פארהאן פאלן, וואו מען פּסק׳נמ, אז עם איז כשר...
- ה) קרועה ארונמערגעריסענע, עם פעלמ למשל דער גאנצער פלייש-צודעק אויפן בויך פון דער בהמה, אדער עוף א. ד. ג.
- ו) נפולה ארונמערגעפאלענע פון א הויכן פלאץ, אדער האמ זיך אראפגעקייקלמ און אנגעשמויםן אויף זעהר א שווערן, גרויםן שמיין, קען דאך זיין, אז אלע אינערלעכע אברים זענען דערשימערם און צוקאליעמשעם געווארן....
- ז) פסוקה איבערגעהאקמע, ווען דער חום השדרה, דער מארך-שנור פון רוקנביין איז איבערגעהאקם געווארן, אדער למשל, דער גארגל איבערגעהאקמ א. א. וו...
- ח) שבורה א צעכראָכענע ביי די ריפּן, אדער אין אנדערע ביינער, א. ד. ג.

די אויכנדערמאָנמע זענען די אכמ הויפּמ פּרינציפּן און עם פּאסירן מויזנמער, מויזנמער פאלן, וועלכע קענען איינגעשלאָסן ווערן אין איינעם פון די פּרינציפּן, אין יעדן פאל, מוז גומ באהאַנדלמ ווערן פון א רב אן אוימאָרימעמ, וואָס ווייס דעם דין פון אלע זיימן.

אכר מן החי — אן אבער פון א לעכעדיק באשעפעניש איידער עס איז ענמגילמיק אדורכגעפירמ געווארן א כשר'ע שחימה, מאר מען נישמ עמן!

בלום פון בהמות חיות און עופות, איז שמרענג אסור! בלום פון פיש און היישעריקען איז דערלויבם.

אויב מען געפינמ א בלומס-מראַפּן אין אן איי, סיי אויפן ווייסל, סיי אויפן געלכעל מאר מען דאס איי נישמ עסן. און וויבאלד עס איז ענמשמאנען א שאלה וועגן אן איי מים א בלומס-מראַפּן, וואס האם זיך אויסגעמישמ מים אנדערע שפייזן, אדער א שאלה וועגן די כלי וואו מען האָם געקאַכם דאָס איי, דארף מען פרעגן...

אם האַב איך פאר אייך חשובע לעזער פארגעשמעלמ, אייניקע אַנווייזונגען אויפן געבים פון איסור והיתר, ווי אזוי צוצוגרייםן פלייש, צו מאכן עם כשר א. א. וו. און זעלבסם פארשמענדלעך, אז דאם איז נאר א קליין ווייניגקיים פון די אן א שיעור פיל און מיילמאל קאמפליצירמע, הלכות און דינים אויף דעם געבים. דער הויפם פרינציפ איז, אז ידער איד זאל פארשמיין, אז מימן פארנאכלעסיקן, חלילה, די דינים פון כשר'ע שפייז, גרייפט ער אַן די ריינקייט פון זיין נשמה און פארדונקעלם די לומערקיים פון זיין געדאנק, דעם אידישן ריינעם געדשנק, וועלכער פליסט און שמראַמט אין אונז פון דורי-דורות. מיר די אַפּשמאַמונגען פון אברהם יצחק ויעקב, דארפן זיך האלמן הויך און נישמ אפסארבירן אין אונזערע קערפערם שפייזן, וועלכע קענען פארשווערן און דערנידריגן אונזער הויכן אינטעלעקטועלן און מאָ־ ראלישן ממאנדארמ. דאס דארף יעדער איד געדענקען, אז דאס וואס פאסמ פארן המון, פאסמ פאר זיי נישמ, פאר אונז בני מלכים, די קינדער פון מלך העולם, וועלכע זענען אויםגעקליבן געווארן צו דינען פאר אן ערהאבענעם מוסמער פאר אייביק.

און צו אייך ברידער קצבים — בומשערס און מרייבערערס בידער קצבים — מנקרים, וועלכע שמיין אויף זייער הייליגן פאַסמן צו באַזאָרגן כשר'ע

פלייש אין אידישע הייזער, ווענד איך זיך מים א הערצלעך, ברידערלעך ווארם: זיים ביםע געווארנם, נישם צו געשםרויכלן די בני-ישראל, די אידן!

בשמרשכם אייך גום און מום אייערע שרבעם פון מרייבערן מים ערלעכקיים און יושר. לערנם און בשמרשכם גום דשם פשך, שלם ש הייליקע פשרמרויאונגם-מיסיע. און בכדי אייך צו דערמעגלעכן און פשרלייכמערן, איר זשלם נישם דשרפן זוכן און שמודירן אין די ערנסמערע ספרים פון אונזערע גדולי ישראל... השב איך דש פשר אייך צוגעגריים די שנווייזונגען, בשגליים מים בשלערנדע פיקמשורם, דורך וועלכע איר וועם קענען פיל לערנען ווי אזוי שדורכצופירן דשם מרייבערן כדת וכדין...

געווים איז עם איבריק דט צו דערמטנען די שרעקלעכע שמרטפן חלילה, וועלכע קומען דעם נישמ ערלעכן בומשער אויף דער וועלם, און אויף יענער וועלם. דער תלמוד און מדרש הטם פיל צו דערציילן ווענן שוידערליכע שמרטפן, וועלכע זיינען געקומען אויף בומשערם וועלכע הטבן בייזוויליק פטרטמן און געשמרויכלם אידישע הייזער מים מרפות ונבלות... און דט אין אונזער ג־מ־געבענמשמן לטנד, זיינען אונזערע ברידער נישמ חלילה פטרדעכדיקם, טו זיי ווילן בטוואומם־זיניק געווטרן און מכשיל זיין את הרבים. נטר ווטם דען? עם פעלמ טבים בומשער די באוואוממזיניגקיים וועגן זיין הייליקע און פטרטנמווטרמלעכע מימיע...

בעם איך אייך מייערע ברידער... האלם דאס דאזיקע העפמ.... שמענדיק פאר אייערע אויגן, אין הויז, ווי אין אייער בומשער שאפר שמענדיק פאר אייערע קאסמאַמערס, וואָס די תורה זאָגם אן דעם אידישן פאלק!...

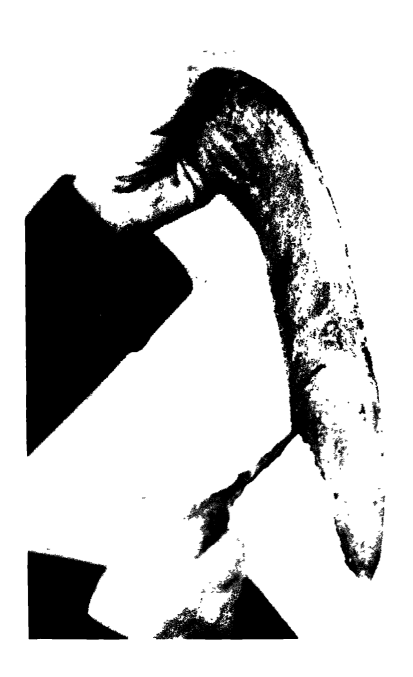
"ואנשי קודש תהיון לי ובשר בשדה מרפה לא " תאכלו!"... הייליקע מענמשן, זאלמ איר זיין צו מיר און קיין מרפות זאלמ איר נישמ עסן...

איך וואַלם נאָך פּאָרגעליינם, אז יעדער בומשער זאַל ביי זיך אין וואַלם נאָך פּאָרגעליינם פון אויבנדערמאַנמן פּסוק אין דריי שפּראַכן...

און אַם אַזוי האָב איך מאַקע געמאָן מים מיין העפם "תורת-חיים", וועלכעם איך דערלאנג אייך אין דריי שפראכן. גדענקם, אז דינים פון כשרות מיינען אַ ריין, הויך גייםמיק מאראליש לעבן און דאָם איז די הויפם תורה פון לעבן — תורת חיים"... איך האב אויך ארייג־געפלאַכמן מיין נאָמען חיים אין נאָמען פון דעם העפם. און זאַל השי"ת אונז אַלעמען העלפן צו לעבן אַ ריין, הייליק אידיש לעבן.







דער מילמץ נאך דעם מרייבערן, אַפּגעשיידמ די הוים וואָס איז אסור משום חלב און עס ווערט ארויסגענומען איין אדער וואָס איז צוטיילט אויף דרייען.



די אדערען פון ברוסם וואס זיינען אסור צוליב בלום און וואס די אדערען פון ברוסם האם די יניקה פון חלב.





די אדערען פון אונמער דן לאפעמקע וואס ויינען אקור צוליב די בלומען.



די אדערען פון האלז וואס איז אסור צוליכ די כלומען.



די אדערען פון חי פאַדערשמע פים פון לאפעמקע וואס איז אסור צוליך די בלומען.



די ערשמע דריי אדערען וואס זיינען אסור.

In addition to New York the following list of States are in accordance with Kosher Food Laws:

CALIFORNIA
CONNECTICUT
FLORIDA, MIAMI BEACH
FLORIDA, MIAMI CITY
ILLINOIS
MARYLAND
MASSACHUSETTES
MICHIGAN
MINNESOTA
MISSOURI
NEW JERSEY
OHIO
PENNSYLVANIA
RHODE ISLAND
WISCONSIN

NOTE: Copies of the specific Kosher Food Laws of the above mentioned States can be obtained by writing to the Secretary of State of each of these States

plumba and tag shall be attached to it, regardless of the size of the portion.

5. All meats except liver shall be washed within 72 hours after slaughter, and within each subsequent 72-hour period by the person in whose possession it is at that time. The date of each washing and the name of the person performing such duty shall be indicated on all tags attached to the said meat.

These rules and regulations shall take effect on the 8th day of November, 1945.

C. Chester Du Mond, Commisioner of Agriculture and Markets of the State of New York

Dated at Albany, N. Y. September 24, 1945.
[Seal]



- a. Breast—incision on each in the form of Hebrew characters, showing date of slaughter.
- b. Rack—two incisions on the inside, one of them on each side of the spine, in the form of Hebrew characters, showing the date of slaughter. (As amended June 14, 1948.)
  - c. Shoulder-plumba and tag.
- d. Liver—plumba affixed to center of liver at the vein, and a kosher brand on the upper surface of liver
  - e. Haslett-plumba and tag through the heart and milt.
  - f. Lung-plumba and tag.
  - g Feet-plumba and tag to each foot.
- h. Breads—one tag, and one plumba drawn through three pairs.
- i. Brains—plumba to each brain, when sold separately from the head
- j. Tongue—plumba and tag at the tip, and a kosher brand at the tip on the smooth surface.
- 3. All foresaddles of lamb and mutton sold or offered for sale by or in the possession of a kosher food dealer shall have affixed the following kosher identifications to the following parts
  - a Breast-incision on each in the form of Hebrew characters, showing date of slaughter
  - b. Rack—two plumbas and two tags, one of each to either side of spine.
    - c. Shoulder-plumba and tag.
    - d. Haslett-plumba and tag through the liver and milt.
  - e. Tongue—one tag, and one plumba drawn through each group of six.
  - f. Brains—plumba to each brain, when sold separately from the head.
  - g. Liver—plumba and tag at center of liver, when sold separately from the haslett
- 4 Whenever anny portion of meat from the animals referred to in regulations 1, 2, and 3 is sold by a slaughterer as "kosher," a

į

- a. Name and address of the slaughterhouse where the animal was slaughtered.
- b. Name of rabbi who sanctioned the kosher slaughtering of meat at the slaughterhouse named
  - c. Date of slaughter.
- 3. "Kosher brand"—brand of a type approved by the United States Department of Agriculture

#### Article II—Identification on Kosher Meat and Meat Products

- 1. All forequarters of steers, cows, bulls, heifers, and yearling calves sold or offered for sale by or in the possession of a kosher food dealer shall have affixed the following kosher identifications to each of the following parts:
  - a. Breast, rib, plate (outside), plate pieces (inside), chuck, shoulder, heart, lung, oxtail, tripe, milt (spleen), tederloin (hanger)—plumba and tag
  - b. Liver—two kosher brands and two plumbas, one of each to opposite ends of liver, so that if liver is cut in half through the vein each half will bear one plumba and one kosher brand.
    - c. Feet-plumba and tag to each foot.
    - d. Breads-plumba and tag to each pair.
  - e. Brains—plumba to each brain, when sold separately from the head.
  - f. Tongue—plumba and tag at the tip, and a kosher brand at the tip on smooth surface.
  - g Breastbone—incision in form of Hebrew characters, showing date of slaughter.
  - h. Plate (inside)—two incisions in the form of Hebrew characters, showing date of slaughter.
- 2. All foresaddles of veal sold or offered for sale by or in the possession of a kosher food dealer shall have affixed the following kosher identifications to each of the following parts:

stamp, tag, brand, label or other means of identification has or have been fraudulently affixed, or

4. Does or causes to be done any of the acts mentioned in subdivisions one, two or three, for the purpose or with the intent of violating or causing to be violated the provisions of sections four hundred thirty-five, four hundred thirty-five-a or four hundred thirty-five-b of the penal law, is guilty of a misdemeanor. (Subd. 4 added by Chap. 626, Laws of 1938; section amended by Chap. 795, Laws of 1939.)

## RULES AND REGULATIONS RELATIVE TO THE MARKING AND AFFIXATION OF KOSHER IDENTIFICATION ON MEAT PRODUCTS

I, C. Chester Du Mond, as Commissioned of Agriculture and Markets of the State of New York and by the authority vested in me by Section 16 of the Agriculture and Markets Law, after inquiry and public hearing, do hereby adopt and promulgate the following Rules and Regulations Relative to the Marking and affixation of Kosher Identifications on Meat and Meat Products.

#### Article I-Definitions

As used in these regulations, the following terms shall mean:

- 1. "Plumba"—the tin seal commonly used in the kosher industry, with the following indicia thereon:
  - a. The word "kosher" either in English or in Hebraic characters.
  - b. Certain letters, figures, or emblems which will positively identify such plumba with the particular slaughterhouse where the animal was slaughtered or processed
- 2. "Tag"—a tag, of whatever form, bearing the following information:

tion. (As amended by Chap. 626, Laws of 1938; Chap. 795, Laws of 1939, Chap 628, Laws of 1941; Chap. 844, Laws of 1945.)

- § 435-c. Fraudulent identification of meats, meat preparations and food products. A person who: 1 Wilfully marks, stamps, tags, brands, labels or in any other way or by any other means of identification, represents or who causes to be marked, stamped, tagged, branded, labeled or represented as kosher or as having been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements or as having been approved or sanctioned by or prepared under the direction or supervision of a rabbi or other person vested with or designated by rabbinical authority, any meats, meat preparations, articles of food or food products not kosher, not so prepared or not so approved, sanctioned or prepared, as the case may be, or
- 2. Wilfully removes, defaces, obliterates, covers, alters or destroys or causes to be removed, defaced, obliterated, covered, altered or destroyed the original slaughter-house plumba or any other mark, stamp, tag, brand, label or any other means of identification customarily affixed to meats, meat preparations, food or food products to indicate that such meats, meat preparations, food or food products are kosher or have been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements or have been approved or sanctioned by or prepared under the direction of a rabbi or other person vested with or designated by rabbinical authority, or
- 3. Knowingly sells, disposes of or has in his possession, for the purpose of resale to any person as kosher, any meats, meat preparations, food or food products not having affixed thereto the original slaughter-house plumba or any other mark, stamp, tag, brand, label or other means of identification customarily employed to indicate that such meats, meat preparations, food, or food products are kosher or have been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements or any meats, meat preparations, food, or food products to which such plumba, mark,

consumption, or as having been prepared under, and of a product or products sanctioned by, the orthodox Hebrew religious requirements, either by direct statement orally, or in writing, which might reasonably be calculated to deceive or lead a reasonable man to believe that a representation is being made that such food is kosher or prepared in accordance with the orthodox Hebrew religious requirements, or falsely represents any food product or the contents of any package or container to be so constituted and prepared, by having or permitting to be inscribed thereon the word "kosher" in any language: or sells or exposes for sale in the same place of business both kosher and non-kosher meat or meat preparations, or both kosher and non-kosher food or food products. either raw or prepared for human consumption, and who fails to indicate on his window signs and all display advertising, in block letters at least four inches in height, "kosher and non-kosher food sold here", or who exposes for sale in any show window or place of business both kosher and non-kosher food or food products. either raw or prepared for human consumption, and who fails to display over each kind of food or food preparation so exposed a sign in block letters at least four inches in height reading "kosher food" or "non-kosher food", as the case may be, or who displays on his window, door, or in his place of business, or in handbills or other printed matter distributed in or outside of his place of business. words or letters in Hebraic characters other than the word "kosher", or any sign, emblem, insignia, six-pointed star, symbol, or mark in simulation of same, without displaying in conjunction therewith in English letters of at least the same size as such characters, signs, emblems, insignia, symbols, or marks the words "We sell kosher food only", or "We sell non-kosher food only", or "We sell both kosher and non-kosher food", as the case may be, is guilty of a misdemeanor. Possession of non-kosher food, in any place of business advertising the sale of kosher food onnly, is presumptive evidence that the person in possession exposes the same for sale with intent to defraud, in violation of the provisions of this sec-

four inches in height, "kosher and non-kosher meat sold here", or "kosher and non-kosher food sold here": or who exposes for sale in any show window or place of business both kosher and nonkosher meat or meat preparations, or kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption. and who fails to display over each kind of meat or meat preparation so exposed a sign in block letters at least four inches in height reading "kosher meat", or "non-kosher meat", as the case may be, or "kosher food" or "non-kosher food", as the case may be, or who displays on his window, door, or in his place of business, or in handbills or other printed matter distributed in or outside of his place of business, words or letters in Hebraic characters other than the word "kosher", or any sign, emblem, insignia, six-pointed star. symbol, or mark in simulation of same, without displaying in conjunction therewith, in English letters of at least the same size as such characters, signs, emblems, insignia, symbols, or marks, the words "we sell kosher meat and food only", or "we sell nonkosher meat and food only", or "we sell both kosher and nonkosher meat and food", as the case may be, is guilty of a misdemeanor Possession of non-kosher meat and food, in any place of business advertising the sale of kosher meat and food only, is presumptive evidence that the person in possession exposes the same for sale with intent to defraud, in violation of the provisions of this section. (As amended by Chap 619, Laws of 1936, Chap. 626, Laws of 1938; Chap 795, Laws of 1939; Chap. 628, Laws of 1941; Chap 844, Laws of 1945)

§ 435-b. Sale of kosher meat and food in hotels and restaurants. a person who, with intent to defraud, sells or exposes for sale in any hotel, restaurant, or other place where food products are sold for consumption on or o the premises, any meat or meat preparations, article of food or food products, and falsely represents the same to be kosher, whether such meat or meat preparations, article of food or food products be raw or prepared for human

of identification has or have been fraudulently affixed (As added by Chap. 203, Laws of 1942.)

§ 201-d. Violations and penalties. Any violation of any of the provisions of sections two hundred and one-a, two hundred and one-b, or two hundred and one-c shall be a misdemeanor punishable by imprisonment in a penitentiary, or county jail, for not more than one year, or by a fine of not more than five hundred dollars, or by both. (As added by Chap. 203, Laws of 1942.

# PROVISIONS OF PENAL LAW IN RELATION TO KOSHER LAW ENFORCEMENT

§ 435-a. Sale of kosher meat and meat preparations, kosher articles of food and food products A person who, with intent to defraud, sells or exposes for sale any meat or meat preparations, article of food or food products, and falsely represents the same to be kosher, whether such meat or meat preparations, article of food or food products, be raw or prepared for human consumption, or as having been prepared under, and of a product or products sanctioned by, the orthdox Hebrew religious requirements, either by direct statement orally, or in writing, which might reasonably be calculated to deceive or lead a reasonable man to believe that a reprsentation is being made that such food is kosher or prepared in accordance with the orthodox Hebrew religious requirements, or falsely represents any food products or the contents of any package or container to be so constituted and prepared, by having or permitting to be inscribed thereon the word "kosher" in any language, or sells or exposes for sale in the same place of business both kosher and non-kosher meat or meat preparations, or both kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption, and who fails to indicate on his window signs and all display advertising, in block letters at least

symbol, or mark in simulation of same, without displaying in conjunction therewith in English letters of at least the same size as such characters, signs, emblems, insignia, symbols, or marks the words "We sell kosher food only", or "We sell non-kosher food only", or "We sell both kosher and non-kosher food", as the case may be, is guilty of a misdemeanor. Possession of non-kosher food, in any place of business advertising the sale of kosher food only, is presumptive evidence that the person in possession exposes the same for sale with intent to defraud, in violation of the provisions of this section. (Added by Chap. 797, Laws of 1939; amended by Chap 844 Laws of 1945.)

- § 201-c. Fraudulent identiwcation of food and food products.

  No. person shall: 1. Wilfully mark, stamp, tag, brand, label or in any other way or by any other means of identification, represent or cause to be marked, stamped, tagged, branded, labeled or represented as kosher or as having been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements food or food products not kosher or not so prepared, or
- 2. Wilfully remove, deface, obliterate, cover, alter, or destroy or cause to be removed, defaced, obliterated, covered, altered or destroyed the original slaughter-house plumba or any other mark, stamp, tag, brand, label or any other means of identification affixed to foods or food products to indicate that such foods or food products are kosher or have been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements, or
- 3. Knowingly sell, dispose of or have in his possession, for the purpose of resale to any person as kosher, any food or food products not having affixed thereto the original slaughter-house plumba or any other mark, stamp, tag, brand, label or other means of identiffication employed to indicate that such food or food products are kosher or have been prepared in accordance with the Hebrew orthodox religious requirements or any food or food products to which such plumba, mark, stamp, tag, brand, label or other means

tion. (Added by Chap. 797, Laws of 1939, amended by Chap. 844, Laws of 1945.)

§ 201-b. Sale of kosher meat and food in hotels and restaurants. A person who, with intent to defraud, sells or exposes for sale in any hotel, restaurant, or other place where food products are sold for consumption on or off the premises, any meat or meat preparations, article of food or food products, and falsely represents the same to be kosher, whether such meat or meat preparations. article of food or food products be raw or prepared for human consumption, as as having been prepared under, and of a product or products sanctioned by, the orthodox Hebrew religious requirements, either by direct statement orally, or in writing, which might reasonably be calculated to deceive or lead a reasonable man to believe that a representation is being made that such food is kosher or prepared in accordance with the orthodox Hebrew religious requirements, or falsely represents any food product or the contents of any package or container to be so constituted and prepared, by having or permitting to be inscribed thereon the word "kosher" in any language; or sells or exposes for sale in the same place of business both kosher and non-kosher meat or meat preparations, or both kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption, and who fails to indicate on his window signs and all display advertising, in block letters at least four inches in heght, "kosher and non-kosher food sold here", or who exposes for sale in any show window or place of business both kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption, and who fails to display over each kind of food or food preparation so exposed a sign in block letters at least four inches in height reading "kosher food" or "non-kosher food", as the case may be, or who displays on his window, door, or in his place of business, or in handbills or other printed matter distributed in or outside of his place of business, words or letters in Hebraic characters other than the word "kosher", or any sign, emblem, insignia, six-pointed star,

be calculated to deceive or lead a reasonable man to believe that a representation is being made that such food is kosher or prepared in accordance with the orthodox Hebrew religious requirements, or falsely represents any food products or the contents of any package or container to be so constituted and prepared, by having or permitting to be inscribed thereon the word "kosher" in any language; or sells or exposes for sale in the same place of business both kosher and non-kosher meat or meat preparations, or both kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption, and who fails to indicate on his window signs and all display advertising, in block letters at least four inches in height, "kosher and non-kosher meat sold here", or "kosher and non-kosher food sold here", or who exposes for sale in any show window or place of business both kosher and nonkosher meat or meat preparations, or kosher and non-kosher food or food products, either raw or prepared for human consumption, and who fails to display over each kind of meat or meat preparation so exposed a sign in block letters at least four inches in height reading "kosher meat", or "non-kosher meat", as the case may be, or "kosher food" or "non-kosher food", as the case may be, or who displays on his window, door, or in his place of business, or in hand-bills or other printed matter distributed in or outside of his place of business, words or letters in Hebraic characters other than the word "kosher", or any sign, emblem, insignia, six-pointed star, symbol, or mark in simulation of same, without displaying in conjunction therewith in English letters of at least the same size as such characters, signs, emblems, insignia, symbols, or marks, the words "we sell kosher meat and food only", or "we sell nonkosher meat and food only", or "we sell both kosher and non-kosher meat and food", as the case may be, is guilty of a misdemeanor. Possession of non-kosher meat and food, in any place of business advertising the sale of kosher meat and food only, is presumptive evidence that the person in possession exposes the same for sale with intent to defraud, in violation of the provisions of this secmissioner, and on its own initiative to recommend to the commissioner such changes in the laws or rules relating to the possession, sale and exposure for sale of kosher meats, meat preparations, and food products, as may be deemed advisable to secure the effective administration and enforcement of such laws and rules and, with the consent of the commissioner, to submit for enactment by the legislature such draft or drafts of legislation imposing such further restrictions on the possession, sale and exposure for sale of kosher meats, meat preparations and food products, as may be deemed necessary.

- 5 The advisory board shall adopt rules and regulations to govern its own proceedings. The secretary shall keep a complete record of all its proceedings which shall show the names of the members present at each meeting and any action taken by the advisory board. The record shall be filed in the office of the department. All records and other documents of the department relating to matters within the jurisdiction of the advisory board shall be subject to inspection by members of the advisory board.
- 6 The members of the advisory board shall receive no compensation for their services hereunder, but they shall be entitled to reimbursement for their actual and necessary traveling and other expenses heretofore or hereafter incurred by them in connection with the performance of their duties under this section. (As added by Chap 721, Laws of 1940, Subd. 6 amended by Chap. 837, Laws of 1941.)
- § 201-a. Sale of kosher meat and meat preparations, kosher articles of food and food products. A person who, with intent to defraud, sells or exposes for sale any meat or meat preparations, article of food or food products, and falsely represents the same to be kosher, whether such meat or meat preparations, article of food or food products, be raw or prepared for human consumption, or as having been prepared under, and of a product or products sanctioned by, the orthodox Hebrew religious requirements, either by direct statement orally, or in writing, which might reasonably

#### STATE LAWS

#### NEW YORK

## PROVISIONS OF AGRICULTURE AND MARKETS LAW IN RELATION TO KOSHER LAW ENFORCEMENT

- § 26-a. Advisory board on kosher law enforcement. 1 There is hereby established in the department an advisory board on kosher law enforcement which shall consist of nine members, to be appointed by the commissioner of the department of agriculture and markets. of the members first appointed, three shall be appointed for terms of one year, three for terms of two years and three for terms of three years. Their successors shall be appointed for terms of three years. The commissioner shall designate one of such appointees to be chairman of the advisory board. The advisory board may elect from its membership, a vice-chairman and a secretary. Vacancies in the membership of the advisory board occurring from any cause, shall be filled by the commissioner for the unexpired term.
- 2. The commissioner may detail from time to time to the assistance of the advisory board such employees of the department as may be required, and shall provide suitable space in the office of the department for the meetings and records of the advisory board.
- 3 The advisory board shall meet at the call of the commissioner and at such other times as it may deem necessary and at such places as may be convenient.
- 4. It shall be the duty of the advisory board hereby established to advise, counsel and confer with the commissioner on matters of policy in connection with the administration and enforcement of laws and rules relating to kosher meats, meat preparations, and food products, to consider all matters submitted to it by the com-

voice to call to their mates with melodious chirpings and the latter reach their kind by the noises they can produce

Nature is a divinely guided chemist. "She" fills fruits with tasty juices. Through nitrification and the carbon-oxygen cycle the earth is nourished and the breath of life, the air in proper mixture, is provided for all creatures.

Insect species multiply rapidly. Why do they not cover the earth? It is because they are not provided with lungs; they breathe by air sacs. When an insect grows his air breathing capacity does not keep pace with his growth. That is why there are no huge insect forms. Imagine the plight of man if insects were to grow to the size of animals in the woods?

And last, but by no means least, man himself. There is instructive intelligence among animals but the human brain is the greatest marvel in the cosmic scheme. That is truly a wonder of wonders. We can not comprehend it and can only regard it as a manisfestation of universal intelligence. Many scientists echo the thought of Decartes: "Cogito ergo sum" — We think, therefore we are. Yes, our capacity to think proves we are part of a divine plan, that the human brain is a "fearful and wonderful" mechanism beyond human grasp.

The fact that the human mind can conceive of deity is in itself proof that G-d is within us and that we are conscious of his existence. The faculty of the imagination, the ability to think and speculate — functions not related to the physical life — are proof of a celestial power over us and of our divine origin.

Men of science who search and experiment come to a dead end in their gropings. Chemists and physicists break down matter to the atom, the proton, the electron. But they face a hopeless enigma when it comes to the question as to First Cause, the organizing intelligence, the Invisible Hand.

No, the "accident" hypothesis will not work. Science must discover G-d and it is in the right mood for the revelation.

most important items, accompanied by illustrations for your instruction and convenience.

I shall not cite at this point the horrible punishment from on high, to be meted out in this world and in the hereafter, to dishonest butchers. The Talmud and Midrash have much to relate of the dire visitations befalling dishonorable butchers who wilfully caused unclean meat to be used at Jewish tables. I would not say that Jewish butchers in this country are suspect of deliberately misleading their trusting customers. But some may err through ignorance of the exact laws and for lack of realization of the grave responsibility that is theirs.

Therefore, I appeal to you my dear brethren, to keep this text close to hand at all times. In your homes and butcher shops scan its pages in your leisure hour, absorb its message and educate your customers in the laws and commandments of our Torah relating to Kosher meat and Kosher eating. "And a holy folk shall ye be to me and unclean meats of the animals of the wild you shall not eat!" I would even propose that every butcher should display on the walls of his shop a placard in three languages, English, Hebrew and Yiddish, of the above quoted commandment of our Torah.

That plan of a three language message I have myself followed in the present volume — "The Way of Life". Remember, Kashruth implies a high moral standard of life and that is the true spirit and genius of our Torah — a pure and noble Way of Life.

My name, Chaim — life — is part of the book title. May G-d show us the way and help us to live a pure and noble Jewish life.

#### Comments In Conclusion

If our atmosphere were much thinner, then meteoric fragments, burned in the air, would fall upon all parts of the earth and cause fires constantly.

Contemplate the birds, the insects. The former were given

white part is not kosher as food. If such an egg has become mixed up with other foods, the question of the foods or the vessels, as to kosher or not, is to be settled by the rabbi who, in this as in all cases of doubt, must always be consulted.

Thus, dear readers, I have endeavored to sketch an outline of the rules and benefits of Kosher meat preparation. Obviously I did not state the entire case. The rabbinic laws in all their shadings and ramifications are too technical and specialized for popular exposition.

The main point I wished to stress is the importance of these rules for the good of the body and soul. To neglect Kosher observance is to compromise and debase the traditional purity and elevation of the Jewish spirit — that spirit akin to G-d — lines that distinguished us as a people throughout the long centuries of our history. We, as the descendants of the patriarchs Abraham, Isaac and Jacob, carry a great heritage and a great obligation. To eat of unclean, unkosher foods is to lose that heritage and to be faithless to those obligations.

Every Jew should be mindful always of the fact that what may be pardonable conduct for the rabble of humanity at large is unbecoming in a member of the House of Israel that was divinely chosen to be an everlasting example for all mankind.

To you, my brethren, butchers, vein and fat removers, etc., who serve daily on your posts to provide Kosher meat for our people — to you I have this message from the depths of my soul: Ponder well your moral responsibility and do not ever in the slightest betray the trust the Jewish community placed in you. Do your work with honest precision in the process of fat removal that you may not cause a moral injury to the people who depend upon you. Bear in mind your sacred duty and pious mission.

In order to facilitate your duties to save time and effort in looking up points of law in problem cases, I tried to cover the

#### b) Puncture:

When a puncture occurs in a vital organ, such as in one of the meninges (covering membrane) of the brain, in the trachea (wind-pipe) in the bronchae or lungs. Cases occur where a needle punctures intestinal parts. Careful examination is required in such cases and the rabbi is the final judge.

#### c) Organ Minus:

When the animal is lacking in one or more organs, through trauma, congenital deformity, arrested development.

#### d) Partial loss of Organ:

When portions of organ-tissues are missing, as for instance one cheek of an animal lost in combat, etc., or the bill of a chicken, broken off, destruction of a lobe of the liver. Such cases are at times declared by the rabbi as kosher.

#### e) Torn Parts:

When parts of the animal's body are ripped and missing as, when the muscular coat of the abdomen has been torn away, etc.

#### f) Fallen:

Cases where the animal or fowl fell from a height, thereby causing possible grave injury and mutilation of internal organs.

#### g) Fracture:

Cases of bone fractures as broken ribs, leg-bones, spinal column, etc.:

The above are the main sub-divisions of uncommon conditions that lead to problem cases and possible loss of the animal as kosher food. Many varieties and modifications may arise which fit into one or the other of the above categories. Careful study of every case is in order and a person of rabbinic authority renders a final decision.

Flesh of a living animal before proper slaughtering has taken place is forbidden.

Blood of animals or fowl is strictly forbidden. Blood of fish or locusts is permitted. A blood-spot in an egg yolk or

always applies. If the kosher stuff exceeds in volume the forbidden substance by 60 parts, the combination is kosher.

A layman is not permitted to judge in such matters. Nor is he justified in consciously creating a situation to nullify a forbidden contact. Only accidents are considered by the law and only the rabbi can determine.

There are cases where the forbidden item does not, in combination with kosher food, become acceptable in a 60:1 ratio, not even in a thousand to one. Only the rabbi, in his authority, is qualified to pass on a given problem.

It is advisable not to eat fish and meat dishes at one meal. It may endanger digestion. Between a fish course and one of meat it is to advantage to wash the mouth and hands.

It is generally good practice for a sincere Jew to frequently consult his rabbi about matters of diet and Kashruth.

#### The Forbidden!

There are eight specific conditions which cause the meat of otherwise kosher animal-life to be declared forbidden.

#### a) Trauma: (injury)

When an animal suffers some form of pressure-concussion caused by assault of another animal of predatory nature, for example, if a wolf attacked a sheep, or even a cow, and the latter develops a pathology which makes it unfit for kosher eating; a hawk swoops down and injures a lamb; a cat strikes a chicken. There are cases where trauma is suspected and a period of twelve months waiting is ordered — twenty-one days for a chicken, to let the animal recover or die. But under no circumstances must one be his own judge in these matters. The rabbi should be consulted in every such instance.

When there is reason to declare the animal forbidden, it retains that status even if it survives the prescribed period of grace. Even when there is a ratio of 1,000:1 it is still forbidden.

it, and it should be instantly broiled. Broilings which have not been salted at all should best be rinsed by water right after their removal from the fire.

Eggs from unclean fowl are forbidden. Eggs from fowl that were condemned are forbidden.

It is forbidden to eat in the raw or cooked state any fruit or vegetable matter that is wormy. Prior to eating or cooking all such items should be carefully examined.

# Meat and Dairy Foods Dietary Regulations

Dairy and meat foods must not be eaten at the same time, nor cooked together nor any use or profit be derived thereof.

Water in which meat utensils have been washed must not be mixed with water in which dairy food utensils have been washed.

Meat dishes must not be placed on the table where dairy dishes are served. Each must be marked to avoid mixing.

Bread should be kept from close contact with meats or moist dairy dishes. In either case such bread becomes marked by the one or the other and must not be eaten with its opposite.

At all times when dairy foods get mixed with meat foods or vice verse, cold or hot, or a spoon which is used for meat was used for dairy or vice verse, it should be reported to the rabbi to determine in a given case.

Pungent vegetables such as onions, horseradish or plain radish, if cut with a knife used for meat foods, are not to be mixed with dairy foods unless a section of the thickness of a finger has been cut away from them.

Forbidden Mixtures — of Kosher and Forbidden Foods

If part of a forbidden food item fell in amidst kosher food, whether the forbidden particle is of the same kind as the kosher food or of a different category the rule of the 60:1 ratio

holiday occasions and for the Sabbath the salting time may be slightly lessened.

Meat that was kept for three days without salting may no longer be salted. It can be used as meat for broiling but not for cooking.

A big slab of meat may be salted with smaller pieces one upon the other. Beef may be laid out for salting alongside of fowl meat.

If meat was salted together with a portion of forbidden fat the rule is as follows: if there are sixty parts of the meat by mass to one of the fat then the fat may be removed and the meat is kosher. If the proportions of the meat and the fat are not as sixty parts of the former to one part of the latter, then the entire quantity of meat becomes forbidden.

Meat must not be overexposed to the salting process. If perchance it was kept in salt for more than a twelve hour period, it becomes a matter for the rabbi to rule upon.

If the head is salted it must be split in twain before it is put to salt. From hoofs, where they are cloven the tips are cut off and then salted.

The heart must be ripped apart before salting. If that prior step was overlooked it should be opened up after salting and rinsed.

Liver, due to its heavy blood content must not be salted nor cooked. It should be cut lengthwise and across and then baked or broiled. After broiling it is permissable to cook it. Liver must not be broiled together with meat.

Eggs discovered in the interior of fowl, if only yolks, may be soaked and salted together in the other meats. If they are found with egg white and shells they must be salted but not with other meats.

Meat for broiling need not be salted but it is advisable to rinse it off with water. It is permissable to put some salt on meat to be broiled but salt should not be allowed to remain on Flesh must be vein and fat processed as above within three days after slaughtering.

Meat should not be salted for koshering prior to the Nikur. If such has taken place the matter should be brought to the Rabbi for his ruling.

It is forbidden to sell meat not treated for fat and veins even if the purchaser has been informed that such is the case.

It is customary not to sell to Jews the hind quarters in habitations where there are non-Jews to sell them to. The proper process of Nikur of the hind quarters is a delicate and complicated task. Only seasoned and veteran specialists in the work may attempt it.

#### Order and Technique of Nikur

This chapter was left in the hebraic original for the workers in Nikur whose professional learning qualifies them to follow the rabbinic text.

#### Salting and Soaking

Before salting, meat should be thoroughly rinsed of all traces of blood. The procedure is as follows: Meat soaks for one half hour in water; it is then rinsed of the blood-soaked water. After a pause to permit the last of the water to drip off, the meat is then salted.

If meat soaking in water has been forgotten and it soaked for twenty-four hours, the meat is no longer kosher nor can the vessel in which it soaked be used as a kosher vessel.

In the event meat was not soaked as required but salted without soaking it becomes forbidden. If a big monetary loss is involved because of the above, the case is brought to the Rabbi to rule in the matter.

Salt used for salting must be of a consistency, not too thick nor too thin. The salt should cover every part of the meat. No portion to be free from salt. Fowl must be salted also from within the time limit for the salting period is a full hour. On Fat, Blood and Sciatic Nerve — items of great importance in the rendering of meat as Kosher.

Which variety of fat is forbidden us by the Torah to eat? That kind which appears as an external investment, is encysted, is easily peeled and is not covered by muscular tissue.

Following are some of the differential signs whereby non-kosher fat may be distinguished from kosher fat: Fat which is soft, apart from the flesh and may be handled separately is improper, non-kosher fat which interwoven with the flesh is firm and solid, may be regarded as kosher. Unkosher fat is easily disected and does not resist the knife. Kosher fat clings to the flesh and has to be forcefully ripped away.

The duty of Rabbis, supervisors and Nikur men is to keep a strict surveilance on the work of fat and vein removal. That function of kosher meat preparation is of the utmost importance and responsibility rests upon all concerned to prevent any laxity in its performance.

The veins that are to be removed are in themselves a prohibition and also form a part of the law against improper fat. Of special importance is the removal of the Sciatic Nerve which our Torah ordered in commemoration of the struggle our father Jacob had with the Angel in the guise of man. (Genesis).

The veins — which are forbidden us in connection with the prohibition of blood — are to be extracted in the greatest possible extent. Those veins which relate to the principle of improper fat, especially the Sciatic structure, must be removed by the very root.

The sum total of veins to be extracted from the hind portion amounts to one hundred and eleven. The veins that are to be drawn out by the roots are fifty-one in number. The figures are arrived at by the numerical value of certain words in the texts of the laws forbidding us the eating of these parts. When we carefully and correctly observe these laws then the table at which we dine becomes truly an Altar before G-d.

When an animal is declared as not kosher, no part of it is exempt. Its milk or eggs are also banned.

After-slaughter inspection should be a fixed routine. The slaughterer should insert his hand into the incised area. In the case of fowl he should press down on the spot near the upper neck near the head which has the appearance of a hood. By that move the severed tubes are laid bare and he can make a proper inspection if the structures in question were cut as required or possibly torn or otherwise mutilated.

Upon covering the blood, earth should be laid on the bottom, and a covering of same on top, after which the blessing of blood-covering is intoned.

When an animal or fowl has been slaughtered and the blood has not been covered through oversight the slaughtering is kosher. If someone observes the error it is his duty to cover.

For the ritual of the blood covering one may appoint an aid or bestow the privilege of same on some deserving person.

The covering material must be an earthly substance which if seeds were planted therein they would germinate. Ashes may also be used.

If upon slaughtering there was an early realization that the process is for some reason nonkosher, the ritual of the blood-covering need not be carried out.

#### NIKUR - Fat and Vein Removal

Since the laws and the technique of Nikur can not be learned abstractly from books but only from practical experience, (studies of Rama, Yoreh Dea, 65) and as recent texts appear with photo-engraving to aid the novice, I have here added a few further illustrations by which one may check if his work has been adequately executed.

The chief process of Nikur is divided into three parts:

- 1) The forward portion of the animal; 2) the hind quarters;
- 3) the visceral or internal organs. The process of Nikur makes certain that we may not transgress against the prohibition of

When an animal is slaughtered the blood should be covered with earth while the blessing of blood-covering is pronounced.

The proper site for slaughter is in the center of the neck and across the trachea — the windpipe — and the esophagus — the gullet. In the case of fowl both tubes are to be set in place that they may not move apart. The greater part of both tubes must be cut through. On fowl, a slitting of the greater part of one tube is sufficient.

Points of departure from rabbinical law that can result in condemning of the meat as non-kosher:

- Tardiness: The movement of the knife across the tubes
  of the neck must take place as a rapid uninterrupted act.
  Any hesitation or pause forward or backward is cause for
  disqualifying the meat of this animal or fowl as not kosher.
- 2) Pressure: If the slaughterer has not made a light, speedy movement of the knife across the tubes of the neck forward and back toward him but caused a pressure upon his knife which chopped through that animal is not kosher.
- 3) Sticking: If the knife has been stuck in beneath the hide between the windpipe and gullet in order to sever them a violation has been committed and the result is not kosher. Therefore it is customary, in the case of fowl, to pluck out the feathers over the site of slaughter, and with sheep because of the wool covering the neck.
- 4) Departure: If the slaughterer directed his knife at an angle, away from the middle line towards the head or belly even if he began in the center and veered off it is declared unkosher.
- 5) Tearing: When, due to uneven edge of the knife or when the creature resists desperately, turning its head, the tubes to be cut may be torn from their anatomic attachments instead of being severed through that complication is cause for non-approval of the meat and is unkosher.

to voice it by word of mouth that the animal or bird is being slaughtered as an offering or sacrifice to G-d. The slaughterer must be ever watchful that the slaughtering knife be always fit according to law. It requires great experience, training and study to fix the knife and ready it for duty. Not the slightest flaw must be detected in its superfine edge and performing keenness. The slaughterer must be prepared to present his knife for inspection to the Rabbi upon demand at any time.

The slaughterer must operate in an environment of strict cleanliness. The floor of the abattoir must be washed down. The neck of the animal where the knife is to be laid must be washed. Slaughtering is permitted in the light of the day only. Night slaughtering is not forbidden providing there is sufficient artificial light to illuminate the entire process.

Baby chicks may be slaughtered only if their bodies are already covered with feathers. When they are still nude and featherless they are not approved. It is forbidden to slaughter a cow or other animal simultaneously or in the same day with her calf.

Immediately after slaughtering notice should be taken if the animal or bird twitched convulsively flexing and extending its legs.

If a sick animal has been slaughtered and instantly thereafter the twitching sign is not evident that animal is condemned and must not be accepted as kosher meat.

Inspection of the knife must be made by lightly gliding the finger nail along its cutting edge. This requires a sensitive touch and a fine feeling for the absolute smoothness of the knife-edge. Inspection in this manner is required both before and after slaughtering.

After uttering the blessing appropriate to the act of slaughtering many animals and birds may be slaughtered without repetition of blessings. Care should be taken to concentrate and not interrupt by irrelevant speech or acts.

#### Slaughtering

I beg to state at the outset, that the following popular and short form excerpts from authoritative sources are not addressed to professional slaughterers whose qualifications and training in the rabbinical laws of their work I do not question. Rather, I seek to reach those Shochtim of small, outlying communities who did not benefit by the thorough initiation usually given in Europe for this sacred work. My remarks may serve as a reminder and to encourage independent search into the proper texts for instruction and guidance in problems of doubt. The lay readers, too, who have but a superficial knowledge of what is right and wrong in these matters, may be enlightened and informed by my comments to follow.

In preparing the animal for slaughter, as in tying the legs or fixing the head, or by compression of internal organs, great care must be taken to cause no unnecessary pain. The animal, in its last moments, is regarded as a living entity and our Torah emphatically warns against torture of any living being.

The ordained slaughterer should hearten himself for his trying but sacred task. He should find strength and moral courage in the realization that he is a servant of G-d and of the Jewish community; that he is engaged in the execution of a public duty and that the religious dietary interests of many people center upon him. He is to be pure of heart and devout in the fulfillment of his duty for, in the language of our sacred writings. "There are no mysteries before G-d — He searcheth the hearts of men".

All laws and regulations bearing on slaughtering were handed down to us by Moses from Mount Sinai.

Great care should be taken that no slaughtering should be attempted in any area where there are idolatrous images and objects of heathen symbolism.

It is not permitted to carry the thought in the mind or

a circulation of millions, in the July, 1940 issue appeared a review of a book by Myrtle Hooker. The critic, in obvious sympathy with the author's views, cited the latter's figures and statistics to the effect that religious Jews who observe the orthodox dietary regulations enjoy a 20% longer life-span as compared to other American citizens. No comment necessary.

N.Y. Times review (1932) of Dr. Louis Berman's book "Food and Character" quotes the views of the author that the facts of proper and unfit foods should be taught to the public by the clergymen af all faiths since they command the confidence and respect of their followers. The upshot of the author's thesis is the conclusion that without a doubt foods condition the character and moral level of every person.

The late Dr. Royal S. Copeland, medical writer and former Commissioner of Health of the City of New York, is definitely of the opinion that the personality, the physical and moral character of an individual is largely influenced by the nutritionals upon which he subsists. Dr. Copeland sums up his opinion on food and mind by an epigram:

Tell me what you eat and drink And I will tell you what you think.

#### Chapter Three

#### State Enactments on Kashruth

Also a popularized summary of rabbinic laws relating to slaughtering; separation of fat and veins; meat condemning as unkosher, salting and soaking of meat; on contact of kosher with nonkosher foods; etc.; my purpose is to aid in the prevention of violations of the sacred laws of Israel relating to proper choice and preparation of animal foods.

prevents a number of infected carcasses from gaining access to the butcher shop. The "shochet" scrupulously examines the interior of every animal and rejects anything bearing the stamp of suspicion. He scrutinizes the lungs of every slaughtered animal for traces of consumption, he inspects the heart and digestive organs for signs of vestiges of disease and foreign bodies respectively, and declares all diseased carcasses unsuitable for the dietary prohibited — trife.

How much prevention is exercised by means of this ritual inspection or "bedicah"! We need to be thankful for these sanitary ordinances. How much disease, misery, and suffering is thus spared to one adhering to these wise and beneficial regulations! The longevity of the Jew may partly be explained by his faithful compliance with the doctrines of hygiene and the sanitary rules promulgated by the bible. Our moral, mental, domestic and social purity are but the reflections of the purity of our bodies. "Clean you shall be unto me" is the command of the Bible and "Clean you shall be unto yourself" is the dictum of science.

The Bible also interdicts the use of cattle which have perished from disease. As soon as the animal succumbs to whatsoever kind of disease, it becomes the harboring place of numberless and nameless low forms of animal life . . . to wit microbes. But very few affections are engendered without the aid of the latter. An animal, the victim of disease, is an unfit article for the stomach.

The profound wisdom of the Bible becomes again apparent from the foregoing. Its ordinances aim at prevention, and an cunce of prevention is better than a pound of cure. Its precepts are in accordance with the doctrines of modern sanitation and its regulations compatible with the dictates of hygiene. The Bible is the pioneer of the sanitary sciences of today."

— Journal Am. Med. Ass'n In the popular illustrated periodical Colliers Magazine, with

blessed us with freedom and plenty? It is yet time to return to the ways of our fathers, to rule out in our homes, banquet halls and mansions, all unclean foods and become once again a model people, the envy of the nations.

#### Chapter Two

Scientific and Medical opinions endorsing Kosher foods for health, N.Y. State Legislation on Kashruth.

One of the subjects taken up for discussion at the 34th annual convention of physicians in Atlantic City, N.J. with the participation of 3,000 medicos from the U.S. was the familiar sickness known as the Flu.

Most of us still remember the epidemic scourge of Flu that decimated our population in 1918. Many thousands lost their lives, in that outbreak of Flu, on a mass scale. Since then the medical world is hard at work to isolate the virus supposedly causing the disease. In the symposium on the Flu at the convention, Dr. Thomas Francis, in his paper on the subject of Flu, declared that whereas, there is no certainty about the root causes of this disease, there is no doubt that the organism responsible for the spreading of it is found chiefly in hog meat.

Here is a "discovery" which will surprise no true Jew. For, our Torah, thousands of years earlier, warned us to beware of the pig as a food source. We all know the deep revulsion a Jew feels toward the porker. That national revulsion transmitted through the ages was a protective mechanism and a means of prevention of dread diseases associated with the eating of swine-meat.

By N. E. Aronstam, M.D. — Detroit, Mich. 1904

"The ritual inspection of meat as exercised by the Jews

then known world. They were to bring their infants and our mother Sarah nursed them from her breast. When those infants having nursed at Sarah's breast, grew up, became good and wise — a true nobility of mankind. The descendants of those princelings possess a hereditary vestige of that nobility. The lofty spirits of gentile stock belong in that exceptional category and they too shall inherit a portion in the hereafter.

On the biblical injunction "Ye shall not contaminate your-selves" (Leviticus XIII), a Talmudic comment has this to say: G-d said "As I am holy, ye are holy; as I am removed, so are ye removed." By that is meant: As a person normally recoils from many malodrous decayed matter, in like manner a Jew is to cultivate a feeling of revulsion from all things declared by the law to be abominable and forbidden. For, such foods if partaken of will defile the spirit and debase one's faculties.

Our luminous mystic teachers, the illustrious Kabalists, repeatedly condemned all those whose souls become corrupted by their violation of the laws governing forbidden foods. The sacred book of the Zohar says as follows: "He who eats the foods that are tabu, not Kosher, is susceptible to evil influences. Woe unto their souls — for by so doing they become unclean in their hearts as well and they may never get purified again."

This view of the vital importance of the dietary laws was upheld by all our great leaders in rabbinic law, religious thinkers and moral philosophers. It is the secret of Jewish strength, spiritual fortitude and elevated life by which they were meant to be an example to all the world.

I can not contain myself and must repeat my cry to American Jews — what came over us in this blessed country that we sever the mystic bonds that tie us to our glorious past? Why do we no longer care for bodily welfare and the good of our souls by ignoring the way of clean and superior living and eating?

My brethren! Why invoke the wrath of G-d who has

struggling for existence among the nations of earth, prepared for us a code of conduct, a mode of nutrition and sanitation to strengthen and protect us throughout the stormy periods of our history. They were firmly of the belief that promiscuity in eating will lower the moral tone, reduce the spiritual staturt of the Jewish people.

The reader at this point may well ask: How is it that non-Jews who eat what they please are nontheless strong in body and show no ill effects therefrom? My answer is: Observe the non-Jewish classes; those who really are not selective in their eating may grow sturdy bodies in some corners of the earth. But their mental level will not match their physical vigor. They will lower the moral tone, reduce the spiritual stature of the carcasses in any stage of decomposition, they do not hesitate to eat. However, their higher born descendants, who are "choosy" and discriminating in their diets, may appear by comparison as delicate and frail but it is from their number that the poets, thinkers and dreamers are recruited. A higher moral standard begins with a refined dietary and hygienic principle in the selection and preparation of food.

It is a historic fact that throughout the various exiles of the Jews they appeared by contrast to their non-Jewish peasant neighbors as physically frail and delicate of body. Yet, they were outstanding in their spiritual lives and cultural achievements — which fact is a known cause for the jealousies and hatreds they called forth.

The reader may again ask: How come then that gentile people have also produced humanitarians, spiritual leaders, visionaries and thinkers? The answer to the above is somewhat mystical and symbolic: The gentile great have the Jewish spirit within them Symbolically this thought is brought out in an ancient Jewish legend about Abraham. The patriarch, on the occasion of the weaning of Isaac his son, prepared a great feast to which he invited all the rulers, princes and nobility of the

crossed the boundary line of the strictly ethical norms in their dealings with their non-Jewish neighbors. As our sages said: "For a piece of bread a man sinneth." Our people may have been guilty, under stress of economic pressure, may have at times erred in their transactions. But we have not given out from among us any gangsters, murderers or criminals. "Thou shalt not kill" was a commandment that restrained even the lowest social strata of our Jewish communities.

But now, in the land of freedom and opportunity, what do we see? Our people have become greedy for pleasures and lured by indulgence. Even at our religious ceremonial functions and banquets, at Bar-Mitzvah and wedding parties, unclean, non-kosher foods are flagrantly served. Jewish names appear now in the news of the underworld. Criminals of all categories are of Jewish origin as well. I submit that moral laxity, indulgence in foul, non-kosher foods, alienation from our religious traditions, has brought about this deplorable drop from former standards that were our proud distinction in other ages and climes. Observing Jews may sin by slander, fraternal feuding, lust for power in organizations. But only those who have cut with their ancestral traditions, who will eat the flesh of unclean animals and live licentiously, will stoop to crime and sometimes even bloodshed!

This thought of keeping impure foods from the body that it may be fit to be spiritually receptive we note in the account of the childhood of Moses. When the Egyptian princess discovered him floating in a little box on the Nile she sent for wet-nurses to suckle the child. But the infant Moses refused the breast-feeding of the nurses. Talmudic comment tells us that Moses was destined to face and converse with deity; hence he would not admit into his body any food substance engendered within that adulterous and wicked people — the Egyptians of biblical record.

Our sages, who foresaw the destiny of the Jews as a people,

hygienic and health giving laws is sure to thrive physically and to abide in spiritual contentment all the days of his existence.

Our enemies and detractors, those who in all ages sought to exterminate us, would by official law and decree compel Jews to eat abominating foods. They instinctively knew that by breaking down these barriers that have upheld our people they will strike at the heart of our being as a people and bring about our national dissolution. For our unique laws, our protective controls in the ingestion of vile food elements kept us a people apart among the nations, a people who were fortified against the corrosions of life by our G-d given Law. Now, that we live in a democratic civilization and free to live our superior and clean life — is it not a wickedness and a shame to voluntarily throw our great heritage overboard and abandon the Way of G-d, the Way of Life, the way of cleanliness and purity?

Let us contemplate the words of the Torah: "For I am G-d, thy Almighty G-d who has distinguished you from the other nations — therefore should you choose between the animal that is clean and the animal that is unclean — and ye shall be a holy people unto me for I am holy and I have chosen you from among the nations to be my people".

Dear Reader! Let us ponder deeply the significance of the above quoted words. Let us strive to revive the sanctity that once pervaded our communal and individual lives in former periods. We were admired and respected as a people — even if we were not always loved. Our most relentless foes had to admit that we were the custodians of an ancient and noble heritage. What has happened to us in this blessed and bountiful land of America that we are permitting our former glory to pass from our midst?

In Russia, the land of my birth, seven million Jews at the time lived under the rule of the Tzars. Under conditions of severe restrictions economically and politically some of our people in the struggle for survival, may have here and there ing will naturally be cautious in their selection of Kosher products while the indifferent ones have no need of rabbinical inspection — why employ professional inspectors?

This question recalls to my mind the practice in the towns and villages of Europe, in years gone by, of night watchmen patroling the streets and every hour their bells and voices would announce the time of night — "One o'clock," — "Two o'clock", - "Three o'clock", etc. A visitor from the city, spending a night in the village, asked the question: "Why disturb the peace of the night by these noisy proclamations of the time of night? The wakeful ones can see for themselves what time it is and to those who are asleep the calling of the hours means nothing." The curious one from the city was enlightened by the village elders as follows: "Yes, dear friend, the calls are essential, for by them the wakeful are reassured that the watchmen are on duty to guard against raids on the village; and those locked in slumber are wakened and warned to do their duty, to overlook nothing that might imperil their own safety and that of their townsmen."

Thus it is with the function of inspection, the Hashgacha. The guardians of Kashruth are a comfort to the faithful ones who feel secure in the thought that loyal watchmen are on the alert against any violations of the sacred traditions.

On the other hand, those caught up by the stream of assimilation and modern indifference to matters of religion—to them the Hashgacha is a call to penitence and a warning to halt before it is too late. A Jew must be ever mindful of his Jewishness, for the survival of the former depends upon the continuation of the latter.

Yes, let us remember, "the light of G-d is the spirit of man" — and it is of vital importance for every Jew to keep the sustenance of the sacred flame pure and undefiled. In the short span of life he has no greater duty and no more worthwhile cause to live for. He who lives by the Torah and observes its

results in impure thinking, in emotions of hate and intolerance in our relations with our fellow man. The flame of the soul becomes smokey and opaque to the light of heaven.

In this regard we may draw for inspiration from the examples set for us by our great ones. Moses, who even as a child refused to contaminate his lips with improper heathen food; Daniel and his friends who were content with a few grains to avoid tasting the abominable alien dishes in the court of Nebuchadnezar; Eliezer, in the days of Antiochus, and many others, in all periods, who preferred death to defiling themselves by eating carcass flesh of unclean animals.

Our hygienic laws given us at the birth of our nation immunized us against plagues and diseases that harrassed other nations and peoples. These laws, this Way of Life — which to a "modern" Jew appear as archaic and outmoded — have served our people well by preserving them through all hardships and persecutions until this day when we lived to share in the joy of the restoration of the Land of Israel.

G-d's word is transmitted to us by the Holy Bible: "Ye are children of the Almighty G-d"... A sacred people are ye to your G-d, and you alone He chose as a favorite people above all peoples on the face of the earth... Thou shalt not partake of any abominations!"

The body of a Jew should be regarded as the temple of the Holy One and it is a degrading sin to profane the earthly dwelling of the Spirit of G-d.

Other people of alien creeds may indulge themselves in dietary promiscuities. We, the children of Abraham, Isaac and Jacob are bound by a sacred obligation. We should not defile our blood and seed with forbidden, unclean foods as set forth in the Book of Life, our Torah.

I've often been asked for the reason of the Hashgacha—the watchful control of Kashruth by an overseer of meats and foods to be dispensed to the public. Since the pious and observ-

Our Torah is of heavenly origin, and its teachings are irrefutable and eternal, and blessed is he who follows those laws and those teachings. The dietary laws of the Torah are part of a divine plan and a divine wisdom.

It is a familiar fact that modern scientists indicate a religious trend. Science gradually begins to recognize that there is a plan and a purpose, a will and intelligence in all nature's processes that is in keeping with an expression of our sages: "G-d's will underlies all".

We, Jews of the faith, who believe in the Godliness of Nature and life and that G-d's will and wisdom is incorporated in His commandments, have always encouraged study and research, into Nature's ways and secrets. We believe that increased experiments and study of the mysteries of natural phenomena can only lead to enhanced faith and recognition of G-d. In the language of Isaiah "Lift your eyes to the spheres and see. Who created all this?" All scientific delvers, philosophers, physicists, chemists, et al, must reach a decision that G-d is behind all this. Especially in our era of fearful atomic power all sincere probers into Nature's secrets must echo the inspired words: "How bountiful are thy works, O G-d! Thou hast created it all with wisdom and wondrous design".

Therefore, we Jews, people of G-d and the Bible, believe that G-d's wisdom is reflected in the Law of Moses. All rules for our conduct, the restrictions on foods, etc., are part of that divine plan. As we live the life of the Torah, in the spirit of its Providential guidance we become refined and spiritually elevated to glimpse the godly design and purpose in all of creation.

It is written in Proverbs (20:23): "The light of G-d is the Soul of Man". The soul is part of the body as the flame is an expression of the lighted wick of a candle. For the candle must be pure and refined. Thus, if we neglect the rules of eating, dross and impurities infiltrate into the house of the soul. That

of clean and unclean foods is sufficient for them, for the Torah knows best and its divine wisdom is to be relied upon.

Even those of weak faith, if they will but adhere to Kashruth and all its saving laws, they too shall be benefited and redeemed by the revelations of Sinai.

We may find support for the latter in the Midrashic saying: "Would that they abandon Me but obey My teachings". Understanding of the Ineffable One calls for an evolved spirit. The average person may fall short of that higher understanding. But G-d will overlook his limited vision if he will live by the Torah. To heed the laws of dietary control, for example, even without specialized knowledge and understanding, will suffice to keep a Jew within the fold, and will vouchsafe to him the blessings of G-d and returns in good health and moral distinction.

To modern skeptics who question the divine wisdom of the Bible and who seek "scientific" proof before accepting any idea stemming from scriptural origin, I would like to point out a striking detail. We know, according to sacred law, an animal is required to possess two prime requisites to be declared Kosher and fit to eat. It must possess cloven hoofs and be able to chew the cud. Mosaic teaching cites four animals who possess only one of the aforementioned traits and are therefore declared unclean: The hog and the hare whose hoofs are cloven but cannot bring up the chyme for rechewing, and the camel and the rabbit, who can perform the latter but have no cloven hoofs. The scientists have since biblical times failed to discover a single creature possessing a partial requirement other than the four animals mentioned by Moses. How did Moses in those far off times know the traits and nature of animals?

Is not, then, the Bible "Scientific", exact and precise? Is it not remarkable that with the extension of knowledge and nature-study, not another animal species should be found to possess either cloven hoofs or cud-chewing propensities other than those listed and called by name in Holy Writ?

distant future universal science may formally sanction and approve the Kashruth laws as unquestionably important for the hygiene and health of mankind. These laws have served the Jews as an armor against physical and moral deterioration and aided in their survival through the long dark night of persecution and discrimination.

Many of our people in modern times are inclined to look upon the "dietary laws" as a mere ancient custom that the orthodox element adheres to. That their observance is a matter of tradition and antiquated usage unrelated to science, health or hygiene.

They fail to understand that the laws of Kosher eating are laws of health! Jews obey these laws as an invalid obeys the instructions of his physician as to what he may and what he may not eat for the good of his health. The afflicted one does not understand the why and the wherefore of these orders. But his faith and good sense direct his behavior in line with the doctor's guidance.

Similarly a pious Jew trusts in the Lord's declaration "I am thy physician and I shall heal thee". I know whereof thou hast need and I shall minister to thy body and soul. I have prescribed for you a course of health — giving practices and have listed what you shall avoid. The foods that are clean and proper and the foods that are forbidden and unclean. A faithful Jew believes that G-d has outlined for his benefit the Way of Life and has given him a free will to judge between good and evil and to choose accordingly.

Naturally, the greater the faith of the patient in his doctor, the more rapid and thorough his recovery. Even with scant faith, if the patient will but abide by the instructions given him, he too may expect satisfactory results. Thus, our faithful ones, trusting in G-d and confident of his omniscience, they follow his ordnances and laws and live and survive by virtue of that faith and that observance. The guidance of the Torah in matters

### The Book of Life

#### Chapter One

#### General Reflections and Comments

Traditional Judaism — unlike other theological systems — is and always has been, based on the sublime concept of raising the level of human dignity for the mass as well as for the individual.

The thundering commandment of Sinai "Thou shallt not kill" and the later vision of Isaiah: "And a people shall not lift a sword against another people", emphasize the Judaic principle of the sacredness and dignity of human life individually and collectively.

It is consistent with the above that our sages have preoccupied themselves extensively with the problem of health, with the physical and spiritual welfare of the people. They stressed the regulation of food in its selection and preparation as basic conditions for physical and spiritual harmony. That harmony was essential for the reception of the moral import of Judaism.

It is more than a coincidence that Jewish physicians in ancient, medieval and modern times have been so outstanding in their contributions and discoveries in the art of healing and preventing of disease. There is a historic and mystic significance in that fact.

In the sphere of medicine new evidence frequently crops up in support of the idea that Jewish dietary laws are a potent factor in health promotion. Impartial and objective scientific opinion has so often admitted the life and health sustaining virtues of the Mosaic laws. I may fairly predict that in the not

people the blessings of these laws which have through the centuries distinguished the existence of Jews the world over I shall feel amply rewarded I pray that my humble striving may contribute towards an adoption of tht laws of Kashruth by all American Jews that they may live by the light of the Torah and its sacred humane teachings of the Way of Life.

For the benefit of my fellow Shochtim and Menakrim, I shall review the entire process of the slaughtering and other technical steps required for the proper preparation of Kosher meat. Thus the professional Shochet may have a ready reference in this brief, illustrated condensation.

For the general reader I have collected from many sources, ancient and modern, sacred and secular, comments and thoughts, facts and authoritative opinions on the lofty significance of Shechite, its moral superiority and rewarding benefits.

My fervent wish is to see a return of American Jews to the ways of their ancestors, the divine precepts of the law of which the rules of Kashruth are a primary essential.

— THE AUTHOR



14 PREFACE

But gradually they sobered up from the intoxication of their conceit and had to admit that when the calculations are completed, the experiments checked and the conclusions set down, they were still very much in the dark. They still were lacking an adequate explanation of the nameless intelligence that carries on and regulates the orderly processes of cosmic phenomena: who set the universe in motion and who set the spheres in their orbits? Our scientists feel no longer entrenched behind their mechanistic bastions and they begin to glimpse deity behind and within nature's workings. They know full well that the world is no accident; that fixed laws operate at all times, hence the harmony and rhythm of the cycles in nature. The earth revolves a thousand miles an hour around its axis — if it were to revolve only a hundred miles an hour our days would be ten times as long; the sun would scorch all plant life during that long day and during the long nights all vegetation would freeze.

The sun, source of life on this planet emits just enough heat and the earth is far enough away from the source of solar radiation for us to receive the heat and light we need to maintain life. No more and no less. If the sun's heat was reduced by one half we would freeze to death and if it were increased by one half its output of heat we would be burned to death.

If the moon were even as relatively close to our planet as fifty thousand miles instead of its present distance the tidal waves of the seas would be so immense that twice a day all continents would be flooded. Even our tallest mountains would be carried away by the flood tides.

If the crust of our earth were only ten feet thicker than what it is, there would be no oxygen and all life would be extinct.

If my modest effort in these pages may bring home to our

#### f PREFACE)

My object in bringing this work to my brethren and coreligionists is not that of a discoverer of new horizons or reinterpreter of the traditional canons of Judaism. Rather do I wish to share with my readers a feeling of thanksgiving to the Almighty for bestowing on the house of Israel a body of laws which tend to elevate, humanize and promote the physical and moral welfare of all those who will abide by them.

These feelings of gratitude and realization which grew within my own soul through the years of my service as Shochet (slaughterer) and Menaker (remover of fat and veins from Kosher meat) and the entire process of Kosher meat preparation, I would now share with my readers. I desire to bring to the attention of my fellow Jews the nobility and sanctity and goodness of these laws so that their own lives may be redeemed and edified

Increasingly the popular prints publish reports of a latter day return to religion. That applies not only to the public at large but is true as well of the scientists. This phenomenon, this change of attitude towards the spiritual and mystic life of the soul is truly remarkable in our Atomic Age of scientific and technological advancement,

The great thinker, Francis Bacon, has truly said that a little philosophy takes man away from religion but much philosophy brings him back to it. It was only in the very recent past that the material scientists of chemistry, physics and mathematics arrogantly declared that they are in possession of all the keys to the mysteries of the universe; that they know much already and will eventually have all the answers.

forbidden foods all these forbidden foods possess your nourishment and are harmful to the body. (Guide to the Perplexed — section 3 chapter 48.)

All forbidden foods are injurious to the body. (Ibn Ezra, Leviticus 11: 43) For it is known that the consumed body becomes the body of the consumer.

According to the Talmud Tract (Tract Avodo Zoro 266, 316) (Tract Makos 26) All living things have an intake of venom.

In the Book Treasury of Laws and Customs (p. 199) The prohibitions are because of disgust and abomination and because of preservation of health.

On December 2nd, 1955, Dr Paul Dudley White, Boston heart specialist and consultant to President Eisenhower, told the American Medical Association.

"It is conceivable that a few years from now we, medical men may repeat to the citizens of the U. S. A. the advice that Moses was asked by G-d to present to the children of Israel 3,000 years ago, namely, that you must eat no fat of the ox or the sheep or the goat, you may use it in any other way but by no means eat it."

witnessed the act is well aware, the animal lieu absolutely still the moment the vessels are severed, and it is only a minute or so later that asphyxial convulsions set in. Consciousness, we know, is lost long before this.

On physiological principles, again, it is clear that when such large vessels are severed the arterial blood pressure falls at once to a very low level, and, moreover, the carotid arteries being severed, much of the blood supply to the brain is immediately lost. The remaining vessels to the brain in any case, even at the normal arterial pressure, only supply a fraction of the blood, and with the immediate fall of blood pressure this fraction is still further reduced; the result is, I think, almost immediate loss of consciousness. The fact that the conjunctival reflex persists is, as everyone knows, absolutely no criterion of the existence of consciousness. To consider that the animal suffers appreciable pain is, in my opinion, quite absurd. I consider the method to be equal to any."

The most prominent and outstanding among these books is the book of "Aristios" (Mazusa by S. L. Horowitz) in which it says that the G-d of the Jews wanted to privilege his people with a pure and holy Torah, and He therefore commanded them, that they should not be torn asunder by the other nations, not to learn their debased ways and deeds, the permissable (kosher) birds that the Jews should eat are the ones that feed from the produce of the earth and the vegetations of the land, and the unclean (non-kosher) birds are those that are birds of prey who strive for blood and are carniverous, and this waning served to extinguish in their midst the lust for bodily pleasures, and restrained the aspirations for blood, and ambitions for revenge from taking roots in the heart and nature of man.

All prohibitions that the Torah placed upon us concerning

"The interpretation of these facts is clear. The cut is made by a knife so sharp and so skilfully handled that a state of syncope, with its associated unconsciousness, follows instantaneously upon the severing of the blood vessels, the rapid loss of blood and the consequent great fall in blood pressure. The movements of the animal, which begin about 90 seconds after the cut and continue for about 90 seconds, are epileptiform in nature and are due to the bloodless state of the brain (cerebral ischaemia with complete anoxaemia). Sensation has been abolished at the moment of the initial syncope.

"Careful and critical scrutinising of this method of slaughtering leaves me in no doubt whatever that it is fraught with less risk of pain to the animal than any other method at present practised."

I was asked to repeat my observations with a view to a new statement which should be identical with this opinion or modify it if necessary. I made these new observations on January 27th last and I have no modification to make in my original statement.

| February | 3rd, | 1955. |  |
|----------|------|-------|--|
|----------|------|-------|--|

#### SIR C. A. LOVATT EVANS,

D.Sc., F.R.S.,

Emeritus Professor of Physiology (London University):—

"My opinion as a physiologist is that I should think this method is as humane as any other method in use or likely to be brought into use for the purpose.

My reasons for regarding the method as practically painless are based on two things:

1, common sense and 2, a knowledge of physiology.

Common sense tells me that if the animal suffered he would kick immediately the cut was made. As everyone who has ever

that great figure, Lord Lister, who declared the Jewish method to be absolutely humane. (In reference with the Board of Deputies of British Jews).

Dr. Lord Horder, G.C.V.O., M.D., F.R.C.P. — Physician of the Royal Family of England and Sir C. A. Lovatt Evans, D.Sc., F.R S., Emeritus Professor of Physiology (London University) endorse the above statement.

The following is the original statement of Dr. Horder and Sir C. A. Lovatt Evans —

LORD HORDER,
G.C.V O., M.D.,F.R C.P.:—

In January, 1940, I was asked by the Board of Deputies of British Jews to give my opinion on the character of the slaughtering of cattle for food after the Jewish fashion.

I made careful observations of the process called Shechita. I reported as follows:—

"The animal to be killed is isolated from the rest, placed in a padded pen which is rotated so as to bring the neck of the beast into position for the *Shochet's* operation. This consists in a clean and instantaneous cutting of all the blood vessels of the neck together with the wind-pipe and gullet — in fact all the soft structures up to the spine.

"The animal loses consciousness immediately. It is difficult to conceive a more painless and a more rapid mode of death For a few seconds after the cut is made the animal makes no movement. Its body is then convulsed; the convulsive moments continue for about a minute and then cease

house, upon whose shoulders rests the responsibility of implanting these kashruth laws in her home, even though the man may be negligent in this respect. In the same manner that we were redeemed from Egypt because of pious women so shall our Final Redemption be for the sake of such pious women that will see fit to observe our kashruth laws.

It has been demonstrated that the specific Jewish method of slaughter is more humane than any method known, because it prevents cruelty to animals. The Jewish law not only forbids cruelty, but also enjoins kindness to animals. (Exod. X 111.5).

From the standpoint of veterinary medicine, on the one hand, and hygiene on the other, the Jewish method of slaughter has received the attentions of a vast array of scientists, particularly physiologists, surgeons, veterinarians, and general biologists. From a purely disinterested, scientific point of view, it has been conceded by practically all biologists and other experts (that the Jewish method of slaughter is not only the most painless and humane one, but also that most conducive to wholesome meat for human consumption.) The above statement has been endorsed by: Dr. J. A. Dembo, M.D., physician to the Alexander Hospital, St. Petersburg, now Stalingrad (Russia), member of the St Petersburg Medical Society, member of the Society for the Preservation of Public Health, etc.; Dr. Rudolph Virchow, Director of the Royal Pathological Institute; Professor Dr. W. Preyer, University of Berlin; Pofessor David Macht of Johns Hopkins University in Baltimore, Md.; Professor Pasteur of the Pasteur Institute in Paris, France, and others. (18th century).

This was also the opinion of more than 400 of the eminent Physiologists and Veterinarians of world-wide fame, including

#### INTRODUCTION

"For the sake of pious women the Jews were redeemed from Egypt."

In the portion of the Bible called Pinchas, it is written "The daughters of Zelophehad approached Moses." Their purpose was to claim inheritance of their father's land who had died without leaving any sons to inherit the land. The Midrash Tanchuma comments upon this that the women of that generation protected, what they believed to be their rights, which the men wanted to do away with. Such an instance may be found in the story of the golden calf.

Aaron told the women, "take off the golden earrings," but they refused to participate in the construction of a golden calf as an idol to be worshipped; by contributing their golden earrings. The men, however, did build and worship the golden calf. The same is true in the story of the spies which Moses sent to the land of Canaan (Israel) to find out what type of land it was. When the spies returned they spoke in a very bad manner about Israel and began to complain why Moses had taken the Jews out of Egypt to die in the desert. Due to the fact that they persuaded the Jews that "We are not able to go up against the people, for they are stronger than we," they were destined to be punished and die in the desert. But the women refused to listen to the advice of the spies who had the support of the men. For it is written, "The Lord said to them . . . they shall die in the desert and not one man shall remain." A man but not a woman . . . because the men did not want to enter Israel. The women, on the contrary, wanted of their own accord, a part of the land . . . as we mentioned above in relation to the daughters of Zelophehad. The same is true in our times of the observance of our kashruth and dietary laws. It is the woman, the caretaker and mistress of the

### In Memoriam

I consider it my duty to pay tribute to a dear and pure soul, the mother of my children, SHIFRA... the daughter of SHEMUEL.

May her memory be a Blessing. She was deservant and dutiful in observing the Commandments of G-d. She was good toward the Almighty and toward mankind. She loved the Torah and upheld those who kept it dear, and respected the scholars of the Torah. As for myself, only with kindness did she pay me all the days of my life. May her memory be blessed and her soul be bound in the bond of eternal life.

I hereby pay tribute to the souls of my dear parents. My father who was so learned and versed in the Torah and a G-d fearing man . . . SHIMON ZALMAN, the son of YEHUDO . . . may his memory be blessed. My dear and modest Mother FRUMO BELE . . . the daughter of NACHUM. Also, a tribute to my brothers, scholars and wisemen . . . SHRAGA MAIER, MORDECAI YAAKOV, NOCHUM, AVROHOM. And my sisters RIVKA, LEBE, NEHOMO, MIRIAM. They were killed by the bestial hordes of Hitler. Let this tribute be in place of a monument upon their graves. Even to this day, they have not had any burial whatsoever.

### Dedication

In Loving Tribute to

My Devoted Wife and Dear Children

ANNA, LOUIS AND FAMILY
DR. SAMUEL ELI, ANNA AND FAMILY
FLORA B, PAUL AND FAMILY
BROTHER: MR. & MRS. LOUIS MOLOD & FAMILY

who gave me the courage and inspiration
to carry on with my work

My wife, PAULINE, the daughter of Mordecai Yochanan (may his soul rest in peace) I wish that G-d should give her health and a long life. We have been married five years and during this time she has been devoted to me in every possible way



Scoffed at saints who God's law keep, Ancient glories you reduced to dust Yet you weep at the harvest you reap. Whence your tears, Oh, Victorious One? Is your song of triumph a Jeremiad? Your "new age," your "new world" are here Why so sad, so dismally tired? You have lost — tho your battle is won! "Alas; alack" - you cry out in woe; Disenchanted, crestfallen with doleful mien You stand, your head bowed low. Then, weep Oh, Man! and contemplate The ruins of your world in gloom, Mayhap the Lord above your cry may hear And mercifully lift your doom. Ponder well the words of our sages: — The gates of mercy are open for the sinner, too, Take heart and repent in your soul -That is all He wants of you.

#### MY PENITENT BROTHER

(Dedicated to a "modern" disillusioned Jew)

You grieve and you jammer, Oh, Man! For your world of illusion you've cherished; In vain do you seek your former ideals The dreams and hopes that have perished. Your soul in turmoil darkly wonders: How did this thing happen to me? Like Adam whom wily Serpent beguiled Yourself in true colors you see. Your world is ruled by vice and greed -'Tis all they regard as real Justice betrayed, falsehood enthroned Wealth and power their sole ideal. Truth have they shamed, forsaken, All traces from their lives have vanished; The spirit of Jewish lore and ethics From their homes they have banished. Why dost Thou weep, Oh, Brother! Were not for these your toil and strife? "Down with tradition!" "Hail Progress!" Was the keynote and call of your life. You've demolished walls of guardong treasures,

#### **CONTENTS**

- a) General reflections and comments on the subject of Kosher foods.
- b) Opinions of scientists and thinkers on the benefits of Kosher Eating; the moral virtue of rabbinic rules governing the preparation of food.
- c) Excerpts of rules and regulations from the sacred books of Israel pertaining to slaughtering, koshering, salting and soaking of meats and the laws applying to the violation of said regulations.
- d) A call to Jewish communities in America to aim for the sanctification and the higher living by observing the ethics of Kashruth.

Copyright 1956, by:

RABBI HYMAN L. MOLOD

2081 Wallace Avenue

New York 62, N. Y.



# THE BOOK OF LIFE

A treatise on the Way of Life as taught by the Torah; the physical and spiritual regeneration every Jew may achieve by heeding the laws of the Torah relating to the Kashruth and the principles of Clean Eating.

> הוצהק והוכנס לאינטרנט www.hebreviboc.(s.c.) by

#### RABBI HYMAN L. MOLOD

Rabbi of the Association for the Observance of Hebrew Laws, Inc. President of Rabbinical Supervisors

Union Local 464 U P W A - A F L - C I. O.

1956